
ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ „КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ" 
Том 76 ИСТОРИЧЕСКИ ФАКУЛТЕТ 1983 

ANNUAIRE DE L'UNIVERSIТE DE SOFIA ,,КLIMENT OHRIDSКI" 

Tome 76 FACULTE D'НISTOIRE 1983 

ПОНЯТИЕТО ЕРЕС - ВЪЗНИКВАНЕ И РАЗВИТИЕ 

йоРдлн николов 

Рецензент: Георги Сотиров 
Редактор: Георги Бакалов 

Йордан Николов. ПОНЯТИЕ „ЕРЕСЬ" - ВОЗНИКНОВЕНИЕ И РАЗВИТИЕ 

При разработке настоящей студии перед автором стояли три основные задачи: 1) проследнть 
возникновение терм1ща „ересь" в историо[1Jафии; 2) раскрыть его внутрсннее содержание и 
3) рассмотреть его развитие .в научной литературе. 

Богатый документальный материал помагает выяснить, что понятие „ересь" возникло в 
древне11>еческой философской литературе для обозначения различных философских, идеоло­
rических, религиозных II др. понятий, направленных против официальной культуры. Доказыiза­
ется, что церковь, которая формально воевала против старой языческой культуры, восприняла 
понятие „ересь" и вложила в него новое смысловое содержание. Уточняется, что все отклонения 
от официальиой христианской религии были связаны с понятием „ересь". В заключении сrудии 
осветляется эволюция термина в историо[1Jаф11и. Критической оцеике подверrнуты некоторые 
неправильные взгляды о ереси в существующсй литературе. 

Jordan Nikolov. 11-IE СОNСЕРТ OF HERESY - IТS ORIGIN AND DEVELOPMENТ 

The puгpose of the author is to solve three main proЫems in this study: 1) to trace back the rise 
of the term in historiography; 2) to reveal its esseпce; 3) to examine its development in research 
literature. 

On the basis of а great number of documents the author explains that the concept of heresy has 
its origin in the ancient Greek philosophical literature as а symbol of the various philosophical, 
ideological and religious ideas directed against the official culture. It is proved that the church which 
fights formally against the old pagan culture adopts the concept of heresy and gives а new meaning to 
it. Its is specified that all the deviations from the official Christian religion are regarded as heretical. In 
conclusion the author explains the evolution of the term in historiography. Some of the incorrect 
statements about heresy are s11bject to critical evaluation. 

Ересите са едно от най-сложните и противоречиви явления в историята на 
западноевропейското феодално общество. Те сравнително трудно се поддават 
на научно дефиниране, на критичен анализ, на цялостна оценка. Това се 
дължи на редица причини. Преди всичко терминът съществува не само в 
идеологическата система на господствуващите класи, но и сред уrnетените 

експлоатирани маси, поради което няма единна социална натовареност, 

еднородно класово звучене. От друга страна, противоречивата природа на 

179 



ересите, липсата на последователност у техните идеолози усложняват още 

повече картината на социалните конфликти. Понятието ерес притежава 
конкретно съдържание във всяка историческа епоха. Семантиката му, 
социалната му природа еволюирали в зависимост ет развитието на 

историческия процес. 

Ето защо през различните етапи от развоя на историческата наука 
терминът ерес, отразяващ борбите на обезправените маси, получавал 
различни модификации, нюанси на мисълта, свързани с методологическата 
зрелост на историографията, с нейните фактологически постижения. , От 
възникването на ранното християнство до наши дни представителите на 

различните школи и направления се опитват да проникнат в неговата същност, 

да разкрият природата му, да очертаят характерните му своеобразия. 

Ръководейки се от своите мирогледни схващания, представителите на двете 
основни направления - материалистическото и идеалистическото - влагат в 

него различен смисъл. Ако апологетите на църквата - пра13ославна и 
католическа - по принцип оценяват негативно еретическите движения, 

историците на протестантизма се отнасят към тях другояче - една част от 

тях ги разглеждат положително, друга - отрицателно. Движени от 
определени интереси и съображения, понякога в защита на еретиците се 
обявявали и определени кръгове от феодалната аристокрация. В редица 
случаи свои становища, влизащи в противоречие ,с официалните позиции на 
господствуващата класа, застъпвали и някои либерални историци от отделните 
клонове на буржоазната медиевистика. С други думи, докато намери своето 
научно изяснение в марксистко-ленинската медиевистика, понятието ерес 

преминава сложен, продължителен и противоречив път на развитие и 

утвърждаване. 

Внимателният критичен анализ на документалните свидетелства дава 
възможност да бъде разкрита интересна закономерност в развитието на 
църковната и антицърковната мисъл през ранния, доникейски период от 

историята на християнството. Проучванията показват, че църквата, 
възприела значителна част от своите митове, морал и култове от старите 

езически религии, заела и понятията, с които започнала да обозначава 
враждебните на нея течения - ,,ерес", ,,секта" • и пр. Тях тя приела от 
класическите езици - старогръцки и латински. Това обстоятелство не могло 
да не сложи отпечатък не само върху тяхната семантика, но и върху 

смисловото им съдържание. 

Древногръцкото понятие „ерес" било многозначно. Думата atgiw 
означава вземам, хващам, улавям и др. Отначало у Херодот (IV, I гл.) и 
Тукидид (11, 58 гл.) се употребява в смисъл на завземане, превземане, 
завладяване на град. Използува се също така и със значение на хващам, 
улавям за ръка, обземам, пленявам, грабя, побеждавам, убивам. По-нататък 
терминът се среща със значение на избор, когато има колебание (Есхил 
„Прометей", ст. 781, Херодот 1, 11, Платон, Пиндар, Софокъл). Постепенно 
съдържанието му се разширява и изразява стремеж към нещо (Платон, 
,,Горгий", ст. 513), изучаване на нещо (Полибий, 40), склонност (Платон, 
,,Федър"; Плутарх, ,,Галба"), предпочитание. Започва да означава убеждаване, 
но заедно с това и съответен начин на живот. 

Едва през републиканската епоха думата „ерес" се използува за означаване 
на философската школа, секта (Цицерон - Ad familiares XV, XVI). 
В периода на късната република се среща в смисъл на вземане на погрешна 
страна; неправилно решение. Налага се и за определяне на цялостна система 
от прИ1ЩИпи, различаващи се от общоприетите, официалните. В известно 

180 



отношение се използува и като синоним на секта• - във връзка с изострянето 
на конфликтите, на противоречията в сферата на идеологията. 

Що с~ отнася до atQEOt;, терминът означава: 1) завземане, завладяване; 2) 
избор; 3) склонност, убеждение; 4) партия, секта - не само религиозна, но и 
философска. 

Подобен смисъл притежавало и латинското понятие „секта", получило' 
разпространение в Римската империя. Така Сенека назовал основателя на 
стоицизма Зенон „велик мъж, създател на мощна и свята секта" (Ad Luc. ер. 
33). Сектата, с която бил свързан Зенон и от името на която проповядвал нов 
морал и ново богоразбиране, имала свои мъченици, в чест на които отправяла 
молитви на своите събрания - Сократ, Катон, Рутилий, Гай Юлиан. Според 
Сенека сектантът бил мъдрец, който, положил свещена клетва, виждал в 
живота изпълнение на свят дълг (Ad Luc., ер. 65)2

• 

Като се ръководят от своите идеологически схващания, идеолозите на 
стария свят оценяват ранното християнство3 , което се утвърждава на 
историческата сцена в борбата с господствуващите религиозни системи като 
ерес или секта. Юдеите назовавали християнството „назорейска ерес" (Деяния 
24, 5). Според Фронтон, живял през средата на II в., християнската секта 
възникнала „из най-долната част на народа", голяма част от нея „търпи 
бедност", оглупена от „работа и безпокойство". Като изследва обстановката, 
сред която се заражда и разпространява ранното християнство, Енгелс прави 
известно обобщение: ,,секти и секти безкрай"\ 

При това положение никак не е трудно да се разберат причините, поради 
които първоначалното християнство се отнасяло отрицателно към еретичес­

ките и сектантските групировки, свързани със старата езическа философия и 
религия. Като религия на робите и пуснатите на свобода то не могло да 
приеме идеологията на робовладелската аристокрация. От дру~::а страна, 
раююто християнство било религия на необразованите (religio paganorum) и 
по тази причина не било в състояние да разбере философската аргументация 
на еретиците и сектантите, овладели най-големите културни постижения на 
класическата гръцко-римска древност. Това се потвърждава от редица 
свидетелства. ,,Гледайте, братя - пише ап. Павел, - какви сте вие, 
призваните: не мнозина сте мъдри по плът, не мнозина силни, не мнозина 

благородни; ала Бог избра онова, що е безумно на тоя свят, за да посрами 
мъдрите" (I Кор. I, 26 - 27). Ако се съди по свидетелството на Целс, 
християните се отнасяли с пренебрежение към образованите хора и 
превъзнасяли невежите. Според Целс те казвали: ,,Нека не ни показват нито 
един образован човек, нито един мъдрец и въобще никакъв умник; за.нас те 
предс-rавляват зло. Напротив, ако някой от нас е простоват, невежествен, 
недостигнал още пълнолетие - ето желаните от нас хора. "5 Това разбиране 
на първите християни се обяснява с образователното равнище на ранните 
християнски общини. • 

1 Liddell, Н. G., R. Scott. А Greek,.-English Lexicoп. Oxford, 1968, р. 41. 
2 Виппер, Р. Ю. Рим и раннее християнство. М., 1954, 46 - 47. 
3 Литературата за възникването иа християнството е огромна. За ориентировъчна справка 

вж. Виппер, Р. Ю. Возникновение християнской литературы. М. -Л., 1946; Ленцман, Я. А. 
Происхождение християнства. М., 1958; Ранович, А. В. О раннем християнстве. М., 1959; 
Кубланов, М. Новый Завет, поиски и находки. М., 1968; Ковалев, С. И. Осиовные вопросы 
происхождения християнства. М., 1964; Кублаиов, М. Возникновение християнства. М., 1974; 
Свеиицкая, И. С. Тайните писания на първите християни. С., 1981. 

' Маркс К., Ф. Энrелъс. Сач., т. 19, с. 314. 
'Цит. ·по Виппер·,--Р.-·ю. Рим и раннее християнство, с. 244. 

181 



Ето защо в контекста на новозаветните писания терминът ерес бил 
използуван в неговия негативен смисъл. В Деяния на апостолите (5, 17; 15,5; 
26, 5) като ерес са обозначени фарисейството и садукейството. В посланията 
на ап. Павел (1 К9р. 11; 19; Гал. 5,20) така биват наричани възникналите в 
някои от християнските общини групи, партии, подразделения. В малко по­
друг СМИfЪЛ започва да се използува понятието в посланията на апостолите 
Петър, Иоан, Юда, където за ерес биват обявявани различните заблуди, от 
коит~ трябвало да бъдат предпазвани вярващит€: (11 Петрово, 2,1; 10, 22; 3, 3 -
4; 1 Иоан, 2, 18 - 19, 22 - 26; 4, 1 - 8; 11 Иоан, 7; Юда, 8, 10, 12, 16). В 
някои от цитираните послания се употребяват синоними, които фактически 
отразяват класическия смисъл на думите. 

Във връзка с това заслужава да се отбележи известната оценка на 
ересите, прокарана във Второто съборно послание на ап. Петър. В него 
между другото се казва: ,,Имало е и лъжепророци между народа, както и 
между вас ще има лъжеучители, които ще вмъкнат пагубни ереси, и като се 
отричат от господа, който m е изкупил, ще навлекат върху себе си скорошна 
поmбел" (2, 1). За ненависта, с която църквата се отнасяла към тях, 
свидетелствува и едно друго изказване на ап. Петър, който m нарича 
„безводни извори, облаци и мъгли, от бури разнасяни: за тях е запазен вечен 
мрак, защото, като говорят празни думи, прелъстяват с плътски похоти и 

разпътство онези, които напълно се отделят от живеещите в заблуда: обещават 
им свобода, когато те сами са роби на развалата; защото от когото бъде 
някой победен, от него бива поробен" (11 Петр. 2, 17 - 19). Такова - и 
враждебно, и непримиримо - било отношението на ранната църква към 
еретиците, които активизирали своята дейност и разширявали влиянието си 
сред гръко-римския свят. 

По такъв начин древните термини „ерес" • и „секта", съответно 
видоизменени и обработени, влезли в речниковия състав на християнската 
църква, която започнала да ги използува в идеологическите конфликти. Ново 
социално звучене придобило понятието „aQEOt~", което вече означавало не 
само „завземане", ,,завладяване", _,, избор", ,,убеждение". Глаголът atgEro 
придобил по-целенасочено съдържание и се употребявал в смисъл на 
,,вземам", ,,хващам", ,,достигам", ,,завладявам", ,,превземам", ,,пленявам", 
,,грабя", но и на „изобличавам", ,,убеждавам", ,,доказвам", ,,избирам", 
,,желая", ,,предпочитам и др.• 

На подобна обработка била подложена и латинската дума secta, която 
придобила няколко значения: 1) път, правило, начин на действие, начин 
на мислене. начин на живот, вървя по нечии стъпки, съм нечий 

привърженик; 2) учение, направление, школа; 3) секта в смисъл на ерес и 
4) шайка1 . 

Затова никак не е случайно, че в латинския превод на Библията 
(Вулгата) в много случаи понятията „ерес" и „секта" се употребяват като 

• синоними. Така например известното място в Деяния 24; 14, където се 
предава мнението на юдеите, наричащи. християнското учение ерес, в 

латинския превод е предадено в следната форма: quod secundum sectam, quam 
dicunt haeresim". Така двата термина започнали да служат за обозначаване на 
отделили се от официалната църква групи, които изразявали несъгласие с 

нейните догми, нравственост и управление. 

IH2 

• Totius Latinitatis Lexikon. Т. 3. Prati, IR54, р. 260. 
7 Дворецкий, И. Х. Латинско-руский сло11арь. М., 1976, с. 911. 
• Novum t~stamentum latir.e textum vaticanum. Stuttgart, 1916. 



Теологическото съдържание на понятието „ерес" окончателно се оформя 
на вселенските събори от IV до VIII в. С него започват да "амгосват всяко 
схващане или учение, които влизали в противоречие с догмите на църквата. 

Вероучението на църквата, изградено в стройна система, било оформено в 
трактата на Йоан Дамаскин „Точно изложение на православната вяра". 
Поради това концепцията за ересите намерила своя най-кратък израз в 
присъдата на апостол Павел, който писал: ,,Всеки, който не вярва в 
църковното учение, се самоосъжда" (aiп:oxai:axgtш~) (Тит. 3.11). 

Католическата църква използувала предимно думата ерес и отбягвала да 
употребява секта. Може би причината за това се кореняла в обстоятелството, 
че традициите на стоицизма и на различните философски системи, с които 
била свързана употребата на понятието, не са използувани за борба срещу 
църiGJата. Едва след разделянето на църквите през 1054 г.9, когато 
противоречията между Изтока и Запада се изострили, терминът бил 
поизоставен. При все това той бил използуван редовно за назоваване на онези 
ереси, които се намирали във връзка с българското богомилство -
албигойци, катари и пр. 

Всичко това било резултат от обстоя-rелството, че католическата църква 
започнала да облича в религиозна форма основните делитбени характери­
стики на двете основни антагонистични класи през средновековието -
аристокрацията, от една страна, и зависимото селячество, от друга. В 
представите на християнските теолози светът вече се делял на две 

непримирими групи: християни и езичници, вярващи и невярващи. Макар на 
теория християнството да провъзгласило принципа: ,,Няма вече юдеин, ни 
елин, няма роб, ни свободен, а всички са едно в Исуса Христа", на практика 
християнската църква изключвала от структурата на пълноправните хора 

всички, които не приемали нейното вероизповедание: мохамедани, езичници, 
еретици, схизматици и пр. Единственият законен свят, който духовенството 
приемало и бранело, бил феодалният свят, укрепван от папството 10

• 

Ересите от доникейския, а до известна степен и от следникейския период 
от историята на църквата представлявали пъстра смесица от разнообразни 

rрупировки. В количествено отношение те трудно могат да бъдат уточнени, 
понеже в различните извори са показани различни данни. Така Августин 
Блажени изброява поименно 88 ереси, като започва със Симона Влъхва и 
приключва с пелагианите и целестинианите 11

• Филастрий наброява 150 12
, 

макар Августин да свидетелствува, че знаел 156. Тертулиан изчислява 200, 
Епифаний - 375, Винченцо - 434, Йоан Дамаскин -. 103 13

• 

' Michel, А. Humbert und Kerularios. Bd. 1 ___.:... 2. Paderborn, 1925 - 1930; Jugie, М. Le 
schisme byzantin. Paris, 1941; Michel, А. Die Kaisermacht der Ostkirche. Darmstadt, 1959; 
Congar, У. Zerrissene Christenheit. Wo trennten sich Ost und West? Wien, 1959; Bratsiotis, Р. 
Die ortodoxe Кirche in griechischer Sicht. 2. Bd. Stuttgart, 1960. 

10 Li е tz m а n n, Н. Geschicl1te der alten Кirche. Bd. 1 - 4. Bcrlin, 1961; Lo е we n i ch, W. v. 
Die Geschichte der Kirche. Bd. 1. Altertum und Mittclalter. Miinchen, 1964; Schniirer, G. Кirche 
und Kultur im Mittelalter. 3. Bd. Paderborn 1924 - 1929; D а n n е n Ь а u е r, Н. Die Entstehung 
Europas. Von der Spatantike zum Mittelalter. 2. Bd. Stuttgart 1959 - 1962; Haendler, G. Das 
Friihmittelalter. Gбttingen, 1961; Ullmann, W. Die Machtstellung des Papsttums im Mittelalter. 
Graz - Wien - Kбln, 1960; Decarr J. Die Mбn..:he und die_ abendНindische Zivilisation. Wiesbaden, 
1964; На е n d I е r, G. Epochen karolingischcr Theologie, 1958; Е i с h m а n n, Е. Weihe und Krбnung 
des Papstes im Mittelalter. Miinchen, 1951. • 

11 Patrologiae Latinae, Ed. J. Migne (= P.L.), t. 42, col. 50. 
12 IЬidem, t. 12, col. 196 - 197. 
" Enciclopedia italiana. Т. 14. Roma, 1932, р. 206. 

183 



Апологетите на християнството, движени от практическите потребности 
на църквата, делели ересите на две основни групи - дохристиянски, или 

езически, и християнски. Основният критерий, който определял техните 
позиции, бил свързан с вътрешното съдържание на еретическите групировки. 
В своя трактат „Панарион" (,,Картотека за лекарства") Епифаний си поставил. 
за цел да опровергае 80 ереси,, Филастрий наброява 150 14. Това слагало 
отпечатък върху стратегията и тактиката на защитниците на официалното 
християнство. 

Действително една част от еретическите учения били заети от дре­
вногръцките и древноримските философски системи. Според свидетел­
ството на Иполит Ноет въвел ереста на модалистите, като я заимствувал от 

учението на Хераклит - едно обстоятелство, което Иполит издига· като 
основно обвинение срещу римските мсiдалисти. Като оценява тези известия, 
Хагеман подчертава, че общата фраза на Иполит би трябвало да се разбира в 
смисъл, че Ноет възприел възгледите не на стария йонийски натурфилософ, а 
възродената в стоическата философия и разработена от късната гръцка 
философия система на Хераклит, възпроизведена в материалистическото 
учение на стоиците 1'. 

В Мала Азия модалистическото учение възникнало в края на 11 . в. 16
, 

макар че, както се вижда от сведенията на съвременниците, нямало 

забележим успех. Източният свят със своите богати традиции в изучаването 
на диалектиката не приел схващанията, които не удволетворявали неговите' 

потребности от социална правда, научни знания и пр. В изворите от 
малоазиатските модалисти е известен само един-единствен, именно Ноет, 
наречен от Иполит началник (aQxТJyov) 17 на модалистическото движение, 
родом от г. Смирна, прекарал целия си живот на Изток, осъден от местния 
събор на презвитерите 18

• Не намерили прием в Мала Азия, модалистите се 
отправили за Западна Европа, където привлекли свои последователи. Вече в 
края на II и началото на 111 в. в Римската църква пламнала ожесточена борба 
с учението на динамистuте за Христос. В Рим в края на II в. Праксей 
проповядвал еретическите им възгледи. Той успял да спечели разположението 
на папа Виктор (189 - 198), като го настроил срещу монтанизма и го убедил 
да го осъди. ,,Две дяволски дела - по думите на Тертулиан - извърши 
Праксей в Рим: прогони Утешителя и разпъна Христа." 19 

Имало релиmозни секти, които се отличавали със своята. интелектуална 
ориентация. Динамическото монархианство било свързано с определени 
научни интереси. Неговите последователи били повече философи, отколкото 
теолози, те бранели ;повече принципите на разума, отколкото на вярата. 
Осtювано повече на Аристотеловата метафизика, динамическото монар­
хианство си служело със специализирана научна проблематика, която била 
недостъпна за масите. Неслучайно то обединявало хора от аристокрацията, от 
висшия клир, които притежавали солидна философска подготовка. 20 

1
' Донини, А. У истоков християнсва (от зарождсния до Юсrиниана). М., 1979, с. 131. 

1
' На g е m а п п , К. Die Rбmische Кirchc und ihr EinЛuss auf Disciplin und Dogma in den 

ersten drei Jahrhundcrten. Freiburg, 1864, 345 - 371. 

1R4 

1
• Patrologiae Graecae. ed. J. Mignc. (= P.GR.), t. 10, col. R04'. 

17 Ibldem, col. R05. 
'" IЬidem, col. R04 - R05. 
19 Р. L. t. 11, col. 179. 
'" 11 а r па с k, Л. Monarchiani~mus. - ln: Rcal Enc11cklopcdia. Пd. 13. Stuttgart, 1927, р. 13. 



Една част от еретическите системи като теодосинаните в Рим образували 
особен кръжок от хора, които притежавал1:1 значителна образованост, 
изучавали гражданските науки и коригирали текста -~а Библията. Теодосина­
ните, движени от своите схващания, изграждани върху съвременната им 

наука, различавали висш от нисш Христос. Поради своята академическа 
ориентация и поради абстрактния характер на въпросите, с които се 
занимавали, те се оказали генерали без армия 21 • 

С други думи, зараждането на еретически системи, свързани с по­

нататъшното развитие на старите езически традиции, намерило отражение в 

самото съдържание на тяхното учение. Една част от тях водят своето начало 
от източните култове, друга - от философията на Елада и Рим. С източните 
култове и специално със зороастизма и юдейството било свързано манихей­
ството, формирано през втората половина на III в. от персиеца Манес22 • На 
базата на юдейството се зародили назарейството, евионитсвото, еклесиаст­

вото и др. 23 Гностицизмът пък бил продукт на опитите да се съчетае 
християнството с гръцката философия 2'. Свое място в историята на ересите 
заемали монтанизмът, арианството, несторианството и др. 

Както виждаме, ересите от първите векове отразявали до голяма степен 
древногръцките философски традиции, както и митовете, морала и култа на 
старите източни религии. Това повишавало тяхната аргументация, тяхното 
теоретическо равнище. Ересиарсите били философи, мислители, които в 
защита на своите идеи си служели със солидна аргументация, извлечена от. 

най-големите интелектуални постижения на своето време. 

В някои звена на християнската църква още през 60-те години на 111 в. 
били изоставени официалните теологически концепции, за да се издигнат 
еретическите разбирания за живота. Според свидетелството на Атанасий 
Александрийски „в Пентапол, в Горна Либия някои епископи тогава спазвали 
Савелиевия начин на мислене и това заблуждение придобило такава сила, че 
малко трябвало в църквата да престанат да проповядват за божия син" 25 • 

През време на своето заточение в Илирия 26 ересиархът Арий 
разпространявал своето учение и привличал последователи. Двама от 
епископите на Западната църква - Урзакий и Валент, още като презвитери 
били анатемосани, но успели да заемат епископски катедри, Урзакий заел 
катедрата в Сингидунум в Горна Мизия, а Валент в Мурс, Панония 27 • Като 
последователи на Арий двамата епископи взимали участие в основните 
събития от живота на църквата, станали след Никейския църковен събор. Те 
се включили в дейността на събора в Тир, който осъдил учението на 
Атанасий Велики. Участвували и в комисията; пристигнала на събора в 
Марет, за да проучи обвиненията срещу Атанасий~в. Те влезли в групата на 
епископите, която наклеветила Атанасий пред император Константин Велики, 
че задържал превозването на хляб в столичния град 29

• 

21 IЬidem, col. 314. 
22 Ангелов, Д. История на Византия. Т. 1. С., 1965, с. 117 и пое. лит. 
23 Събев, Т. Из историята на християнската църква (Религиозното и нравственото 

състояние на християните през първите три века). С., 195В, с. 151. 
" По с но в, М. Э. Гиостицизм II в. и победа християиской церкви над ним. Киев, 1917; 

История на християнската църква. Ч. 1 - 2. С., 1933, 137 - 140. 
'-' Р. Gr., 1. 25, col. 4В5. 
26 Ibldem, 1. 65, col. 624; 1. 25, col. 553. 
27 Ibldem, 1. 25, col. 553. 
'" IЬidem, col. 377. 
29 IЬidem, 401 - 401!. 

185 



Наистина съборът в Сердика осъдил двамата епископи Урзакий и Валент 
за тяхната борба срещу Атанасий, нарекъл ги „безбожни и неопитни юнци" 30 , 
но това не ги отклонило от разпространяването на арианството. СJ1ед • 
приключването на събора те трябвало открито да признаят своята вина и да 
осъдят арианството 31 • Когато Констанс починал и престолът бил зает от 
Констанций (351 - 361), положението се променило. Намирили подкрепа в 
дворцовата аристокрация, която открито симпатизирала на антиникейската 
партия, Урзакий и Валент възстановили своите позиции. През 350 г. 
Максенций пренесъл двореца си на запад и двамата епископи побързали да се 
представят на императора. В резултата от включването им в неговите 
политически планове те успели да спечелят доверието му.· На 28. IX. 351 г. 
двамата настигнали Констанций при Мурс, епископския център на Валент, и 
участвували в първата му по-голяма битка с Максенций. Разтревожен от 
неизвестния край на сражението, императорът се уединил в една църква на 

молитва и напрегнато очаквал изхода. Без да осведомява императора, Валент 
поставил мрежа от съгледвачи, които трябвало да му съобщят незабавно за 
резултата от сраж~нието. Узнал пръв за поражението на Максенций, Валент 
незабавно осведомил императора. Когато изуменият Констанций го запитал 
откъде знае, Валент безсрамно отговорил; че ангел господен му съобщил 
радостната вест. Подведен, императорът се предоверил на Валент и -изпаднал 
под силното му влияние, бил дори убеден, че на него дължи благоприятния 
изход на сражението 32

• 

След като император Констанций станал едновластен самодържец, 
борбата за утвърждаването на арианството продължила и двамата епископи 
Валент и Урзакий се активизирали още повече. Тласък на движението дала 
смъртга на Констанс, покровителя на никейската партия. На събора на 
източните епископи, проведен през 351 г. в Сирмимум при лагера на 
Констанций, било прието и оповестено ново вероизповедание, известно под 
името сирмийска формула 33 • В нея открито се прокарвала идеята за 
субординацията в учен}!е'!_? ~ М_инай, остро ~~оС~)!(Дало учението на Маркел, 
опр-а:вдано в решенията на Сардикийския събор. 

Привържениците на Арии на ·първия вселенски събор образували 
обособена партия, възглавявана от Евсейвий Никодомийски. Според Руфин34 

в групата привърженици на Арий влизали 17 епископи, а според Филосторгий 
- 22. В групата се откроявали епископи на големи градове - Теогнист 
Никейски, Минофан Е;фески, Марий Халкидонски,, а наред с тях и Атанасий 
Аназабарски, Антоний Тарски, Патрофил Скитополски, Павлин Тирски и др. 
Арианството било подкрепяно и от 8 либийски епископи и др. 

Заради своите аномейски възгледи антиохийският дякон • Аеций бил 
дълбоко ненавиждан от теолозите на църквата. Атанасий го нарича направо 
,,безбожник" ( б:ftEO<;) зs. 

Цариградските патриарси Сергий, Пир, Павел и Петър били привърже­
ници на монотелитската ерес, поради което били осъдени от VI вселенски 
събор (680 - 681) като еретици 36 • Това показва, че ересите намирали 
привърженици и в средите на висшето духовенство. 

31) Р. L., t. 10, col. 641. 
" lbidem, 647 - 648. 
32 Corpus scriptorum eccles._ lat. t. 1, Vindol, 1866, 91 - 92. 
33 Р. Gr., t. 26, 746 - 740. 
34 Р. L., t. 21, col. 472. 
15 Р. Gr., t. 26, col. 686. 
36 Снегаров; Ив: Кратка история на съвременните правооiавнн църкви. Т. 1. С., 1944, с. 

• 398 сл. 

186 



В началото църковните полемисти, които воювали срещу еретическите 
движения, не притежавали необходимата подготовка, за да громят аргументи­
рано своите противници. Те се стремели да компенсират липсата на 

• убедителни доводи срещу еретиците с всевъзможни измислици или с най-общи 
обвинения. Действителен прелом в това отношение настъпил след втората 
половина на II в., когато в християнските общини навлезли много образовани 
хора, между които се открояват Юстин Философ, Атинагор, Теофил 
Антиохийски, Климент Александрийски, Пантен и др. Но понеже по това 
време главната опасност за християнството произтичала не от ересите, а от 

старите езически религии - юдейство и пр., особено развитие получила 
апологетическата литература. Важна роля играли апологетите Тертулиан, 
Минуций Феликс, Киприан, Новациан, Арнобий, Лактанций, Амвросий 
Медиолански, Иероним и др. 37 При .все това в процеса на по-нататъппюто 
развитие на теолоmческата литература, подкопавана от нарастващите 

еретически групировки, появила се и съответна книжнина, насочена срещу 

ересите и еретиците. . 
Ако се съди по данните, приведени' .от Евсевий Кесарийски (ок. 260 -

340) в неговата „Църковна история" 38 , по сведенията, привлечени от Блажени 
Иероним в „Каталог на църковните писатели" и от Блажени Теодорит в 
„Опровержение на еретическите басни", срещу еретиците били издавани 
редица произведения. Срещу ереста на Василид писал Агрипа Кастор, римски 
писател 39 • Ереста на Маркион била предмет на критика от Юстин Философ, 
Теофил Антиохийски, Филип Горшински, Модест, Родон 40 • Енкритите били 
атакувани от Музан, а монтанизма - от Аполинарий Иераполски, Милтиад, 
Аполоний, Серапион Антиохийски, Кай 41 • Трактатите на тези автори били 
разпространявани през IV и V в., но впоследствие са изчезнали. 

В края на II и началото на 111 в. се появили някои съчинения срещу 
еретиците, достигнали до наши дни. Между тях на първо място трябва да се 
постави трудът на Ириней Лионски „Изобличение и опровержение на 
лъжливото з1:1ание", преведен на латински под наслов „Contra Haereses libri 
quinque"'2• Един от най-образованите хора на своето време, Ириней дава 
систематическо изложение на най-важните ереси, разпространени в ·по_-ново 
време - валентиниани, маркосиани, маркионити и др. Друг автор, писал 
срещу ересите, бил Юстин Мъченик0, трети - Тертулиан 44 , четвърти -
Киприан 45 , пети - Епифаний 46 • Важна роля играе Блажени Теодорит47 и 
особено Блажени Авrустин 411 • 

По социалната си целенасоченост, по фанатичната си ненавист към 
еретиците ярко се откроява Тертулиан. За него ереста била синоним на 

л Franzen, А. Кleine Кirchengeschichte. Wien, 1979, 38- 42; Funk, F. Х. Lehrbuch der 
Кirchengeschichte. Paderborn, 1911, 134 - 139; Голенищев-Кутузов, И. Н. Средиовековиая 
латииская литература Италии. М., 1972, 73 - 85. . 

38 Вайиштейи; О. Л. Заnадиоевропейская средневековая историография. М. - Л., 1964, 
39 - 42. 

39 EuseЬii. Histor. Ecc\es. lib. 4, сар. 7. 
"' IЬidem, lib. 4, сар. 18, 24, 25. 
" IЬidem, lib. 6, сар. 27. 
" Р. Gr., t. 7. 
'·' IЬidcm, t. 6, со\. 549, 552, 553. 
" Р. L., t. 2, со\. 14, 15. 
•~ Р. Gr., t. 3 - 4. 
46 fЬidcm, t. 41. 
47 fЬidcm, t. Ю. 
'" Р. L., t. 42. 

187 



погрешно разбиране, противостоящо на истината. ,,Но те не разбират -
пише той за своите противници, отричащи вярата в троицата, - че единство, 
нерационално стеснено, прави ерес, а троицата, рационално разпространена, 

утвърждава истината."'' По такъв начин Тертулиан обосновава своите 
концепции, не допускайки никакво възражение. 

Като оценява позициите на монархианите, Тертулиан пише: ,,Простите, за 
да не се каже, безразсъдните и невежите, съставляващи винаги голямата част 
от вярващите, ръководейки се от древност от предадените правила на вярата, 
настояват за единния истинен бог ... , упрекват нас, че ние проповядваме 

. двама и трима богове и се превъзнасяме като почитатели на единния бог, 
утвърждавайки, че те съхраняват- монархията." 50 

В резултат от задълбочаването на противоречията между Изтока и 
Запада през време на кръстоносните походи апологетите на католическата 
църква, от една страна, и на православната, от друга, започнали да се 

обвиняват взаимно в еретичество. Така в началото на кръстоносните походи 
един от предводителите на кръстоносците - Боемунд, писал на друг феодал 
за византийците следното: ,,Мой възлюблени, знай, че ще имаш работа с най­
опасни зверове, с най-недостойни люде, всичките им помисли са обърнати 
само към това, да погубят латинския народ. Аз познавам злобата и 
непримиримата ненавист на византийците към латинците." Като получил 
цитираното вече писмо на Боемунд, Готфрид отговорил следното: "За всичко 
това аз знаех и по-рано въз основа на общественото мнение, а сега в това се 
убедих на дело." При съществуващите конфликти, които непрекъснато се 
изостряли и разпалвали, взаимните нападки неизбежно взимали най-остри 
форми. Латинските хронисти започнали да назовават византийците еретици. 
От своя страна византийците пък окачествили латинците също като еретициs•. 

Интересно е да се отбележи, че Балдуин Фландърски, първият латински 
император в Константинопол, в едно писмо до папа Инокентий 111 от 1204 r. 
прави следните съпоставки за взаимоотношенията между византийци и 

латинци: ,,Ние и занапред ще продължаваме да бъдем убедени, че всичко, 
което направим с византийците - това е дело Божие, а всичко, което 
византийците поради своето коварство ще предприемат срещу нас, е нужно да 
се счита за дело на дявола (daemonum opera). ";" 

Наред с православните апологетите на католическата църква започнали 
да таксуват за еретици и последователите на исляма. 

Известният Петър Преподобни съставил две противомохамедански 
съчинения, които носели изразителните заглавия „Обобщение против цялата 
ерес на Сарацините" (Summa totius haeesis Saracenorum) и „Книга против 
сектата или ереста на Сарацините" (Liber contra sectam sive haeresim 
Saracenorum). Както виждаме, за католическия теолог ислямът е ерес или 
секта. Като се има предвид, че тези съчинения отбелязват началото на 
системната теоретическа борба на католическата църква срещу мохамедан­

ството, може да се каже, че те формират основните схващания на 
западноевропейското феодално общество за религията на Арабския свят. 
Следвайки някои византийски теолози, П. Преподобни поддържал, че 
ислямът бил по-лош от ерес и мохамеданите трябвало да бъдат приравнени с 
езичниците. Коранът съдържал много лъжи, Мохамед не бил пророк, но 

•• IЬidem, 1. 2, col. 180. 
50 IЬidem; col. 181. 
51 IЬidem, 1. Ioi,~ol. 260; rJc h I е r. Geschichtc der Kirchlichen Trenung. Bd. 1. Miinchen. 1864, 

р. 282. 
" Р. L., 1. 215, col. 447. 

188 



понеже основал нова религия, откровено поощрявал злото. По такъв начин 
Мохамед бил или оръдие, или пратеник на дявола. В светлината на тази 
постановка ислямът бил абсолютна противоположност на християнството 53

• 

Концепцията на католическата църква за исляма като лъжа и като 
съзнателно извращаване на истината била обоснована от Тома Аквински. В 
своя трактат Summa contra Gentiles, 1, 6 Аквински назовава Мохамед 
основател на-секта, който „извращава всички свидетелства на Стария и Новия 
завет" 54 • 

Централно място в историята на ересите в Европа заема богомилството, 
което разкрива в най-голяма степен тяхното вътрешно иманентно съдържание 
като религиозен по форма, но социален по съдържание протест срещу 
феодалната обществена система, . утвърждавана от църквата. Със своя 
дуалистичен светоглед, със своите космогонични и есхатолш;ични схващания, 

с критиката, която отправя срещу идеологията на църквата, богомилството 
изиграва огромна роля за разкрепостяване съзнанието на масите от 

господствуващите догми на официалното християнство. В резултат от цял 
комплекс причини българското богомилство могло да отрази във възможните 

за средновековието размери недоволството на населението - в началото на 

селското, а сµед това и на градското - от господствуващата феодална 
система 55

• 

Нов етап в историята на еретическите движения в Западна Европа 
настъпва през периода на развития феодализъм (XI - XV в.). Традиционната 
феодална изолираност и затвореност на отделните страни на континента 
започнала да се преодолява. Определена роля за това изиграла ислямската 
експанзия - политическа, идеологическа, общокултурна, особено след 
завоюването на Испания през 711 - 716 г. 56 Значение имали и кръстоносните 
походи 57. Свое· място в комплекса от причини и следствия имали и 
търговските контакти между Изтока и Запада 58 • Като резултат от закономер­
ното развитие на феодалните обществени отношения еретическите движения в 
отделните страни на Запада в една или друга степен претърпели несъмненото 
въздействие ·на българското богомилство, което оказало значително влияние 
върху тяхната идеология, култ, организационна структура и пр. 59 

Причините за масовизирането на еретическите движения в Западна 
Европа били много и най-разнообразни. Те достигнали върха на най-масовия 
си разцвет през периода на развития феодализъм във връзка с развитието на 
градовете, в които те намерили своята естествена социална среда и 

материална опора. Освен това немалко значение имало обстоятелството, че 
идеята за независимостта на църквата _от държавата, издигната още от 

Амвросий Медиолански, осъществявана в една или друга степен, давала 
възможност да се разбере, че в обществения живот на Западна Европа имало 
сфери, които се намирали извън компетенцията на гражданската феодална 

" Мои т r о мери У q тт , У . Влияние ислама на средневековую Европу. М., 1976, с. 98, 103. 
"' Пак там, с. 99. 
" Най-солидното завоевание на българската историография по тази проблематика 

представлява трудът на Ангелов, Д. Богомилството в България. С., 1981. 
56 Уотт, У. М., П. Какиа. Мусульманская Испания. М., 1976, с. 16 сл.; Монтrомери 

Уотт, У. Цит съч. 
57 Заборов, М. Историография крестовых походов. М., 1971. 
58 Streit, L. Venedig und die Wendung des vierten Kreuzzuges. Anklam, 1877; Kret­

schmayr, Н. Geschichte von Venedig. Bd 1. Gotha, 1905; Heyd, W. Histoire du Commerce du 
Levant. 1. I..eipzig, 1923. 

59 По този проблем ценни приноси в историографията направиха: Ангел о в, Д. 
Богомилството в България. С., 1969, с. 461 сл.; Примов, Б. Бугрнте. С., 1970, с. 239 сл.; 
Топенчаров, Вл. Две жарави - един пламък. С., 1974. 

189 



власт. Това давало възможност на ересиарсите, една част от които 
произлизали от средите на духовенството, да се поставят над светските закони 

и да проповядват своето учение. 

В условията на развития феодализъм тенденциите на полицентричност и 
многоезичност започнали да се налагат. Така през XIII в. италианците IП1сали 
прозаическите си произведения на латински, френски, провансалски и на 
простонароден (volgare) език 60 • Това давало възможност за взаимодействие 
между различните научни и културни центрове на континента. За това 
спомогнала възникващата система на „свободни градове", ,,свободни уюmерси­
тети" и „свободни абатства" (abbatia libera), които, макар формално да се 
намирали под патронажа на папския престол, фактически били независими от 
императорската, кралската и папската власт. В такива абатства, които през 
XII - XIII в. нараствали по брой не само в Германия, но и в цяла Европа, 
намирали радушен прием учените, преследвани от инквизицията. 

От друга страна, вярата в непоклатимия авторитет на католическата 
църква била в значителна степен разклатена от съприкосновението на Западна 
Европа с мюсюлманската цивилизация. Техниката на страните от Арабския 
свят превъзхождала европейската. Равнището на науката и културата, на бита 
и живота в Западна Европа било много по-ниско, отколкото в Арабския 
изток. ,,В началото на XII в. - пише Уот - европейците предполагали, че 
светът се състои от три части: Азия, Африка и Европа. Най-голямата от тях, 
Азия, считали почти изцяло за мюсюлманска, така както и Африка, обаче 
далече не цяла Европа била християнска. Това пораждало у европейците 
чувство за малоценност. " 61 

Някои теоретици на католицизма наистина проявявали известно снизхож­
цение към еретиците и не одобрявали безсмислената разправа с тях. 
Например Бернард Клервоски, взимайки акт от изгарянето на един 
привърженик на катаризма в Кьолн, по принцип одобрил проявената 
ревност, но осъдил самото убийство, мотивирайки се с обстоятелството, че 
„вярата трябва да се разпространява с убеждение, а не със сила" 62 • На 
въпроса, който му отправил Шалонския епископ, дали еретиците трябва да 
бъдат предавани на светската власт, Лиежкият епископ Вазов му отговорил, 
че „не трябва да се прави това и не бива да m правим жертва на народната 
ярост" 63 • 

През периода на развития феодализъм понятието ерес станало предмет 
на усилени нападки от официалната християнска теология. В неговото 
съдържание се влага негативен смисъл, поради което трудно може да се 

намери произведение, което да говори за еретиците положително. Като 

идеология и движение ересите били обект на атаки в хрониките на различни 
историци 64 , в произведенията на църковните полемисти 65 , на схоластиците 66, 
на инквизиторите 67

• Всички те свързват термина с отрицателните явления на 

"" Голенищев-Кутузов, И. Н. Цит. сьч., с. 254 . 
., Монтгомери: -·Уотт, У. tiит. съч., с. 1011. 
62 Р. L., t. 182, col. ер. 172. 
"' Monшnenta Germaniae historica. Т. 7, р. 62 . 
.. Glaber, Raoul. Les cinq livres de ses Histoires (900 а 1044). Collection de textes n. 1. 

Paris, 1886, Ш, 8, р. 76 . 
., Bernardus Claravallensis. Epistolae 241 - 242 - In: Р. L., t. 182, col. 434 - 437; 

Sermones in Cantica - ln: Р. L., t. 183, col. 785 - 1198. 
"' М о п е t а С r е m о n е n s i s. Adversus Catharos et Valdenses libri quinque. Rome, 1743, р. 

245, 477. 
67 Bernard, Gui. Manuel de l'lnquisition. - In: Les classiques de l'histoire de France au 

Моуеп Age, t. 8 - 9, t. 1. Paris, 1926; Rainerii Socho_ni. Summa de catharis et leonistis 
commentario critica. Programme. Roma, 1834. 

190 



своето време, хулят и обругават неговите носители. Според Т. Аквински 
„Ереста е безсъвестна идея, която засяга вярата в Христа и подкопава 
официалните догми" 68

• 

Суровата разправа с еретиците чрез изгаряне била организирана в тясно 
взаимодействие между светската и духовната власт. През 1022 r. по решение 
на поместния църковен събор в Орлеан, свикан по нареждане на крал Роберт 
II (996 - 1031), били изгорени десет ръководители на еретиците, които 
останали верни на своите разбирания и не се съгласили да се откажат .от 
учението си 69

• 

В заседанията на църковните събори често започват да се вземат решения 
за наказателна разправа с еретиците. Това се вижда от 23-ия канон на събора в 
Тулуза през 1119 r. 70

, от постановленията на Реймския събор от 1148 r. 71, от 
актовете на Туринския събор 72 • Наистина това са по-редки решения, но те 
свидетелствуват за определена социална линия на преследване, на активна 

борба срещу привържениците на опозиционните течения. 
В началния етап от развитието на борбата против ересите църковните 

събори решавали да се използуват наказателни мерки в разправата с 
еретиците. Рейнският събор от 1157 r. се задоволява да ги подложи на 
отлъчване, а по-упоритите - на вечно заточение 73 • Наистина папа Григорий 
VII (1073 - 1085) изразил недоволство от изгарянето на един еретик в r. 
Камбре и . се разпоредил делото срещу него да бъде разследвано 7~. 

Обезспокоен от разпространението на ересите в Лангедок, папа Александър 
Ш (1159 - 1181) през 1163 r. препоръчал еретиците да бъдат затваряни· в· 
тъмница, а имуществата им - конфискувани 75

• 

В края на XI в., когато папската съдебна система получила пълно 
развитие, всяко отклоняване от религията се осъждало по законодателен път 

с юридически средства. Наложило се разбирането, че ереста е оскърб~ване на 
бога. По-късно Тома Аквински, следвайки аргументацията на Августин 
Блажени, препоръчвал смъртно наказание за еретиците 16

• 

В обстановка на изостряща се, класова борба господствуващата феодална 
аристокрация-:- светска и духовна - изгражда своето законодателство за 

борба срещу еретиците. През 1197 r. Педро II Арагонски включил в своя кодекс 
наказанието изгаряне за ерес. Това направил също така крал Людовик VIl 77

, а 
така също и Фридрих 11, чиито закони оказали голямо отражение в борбата 
за смазването, на еретиците. Статутът от 1220 r. заплашва еретиците с 
конфискация на имуществата и ги поставя извън законите. Конституцията от 
1224 r. предвижда обвинените в ерес да бъдат подлагани на изгаряне или да 
им се отрязва езикът11• Сицилийският кодекс от 1231 r. постановява 
изгарянето да се провежда като изключително наказание за ерес79 • 

6& Dictionnaire de droit canonique. Т. 3 - 4. Pans, 1901, р. 208. 
м. Annales Benedictini, IV, р. 708. 
70 Mansi, Sacrorum conciliorum, t. 21, col. 226. 
71 IЬidem, col. 718. 
72 IЬidem, col. 1177. 
73 IЬidem, col. 843. 
74 Monumenta Germaniae blstoricae. Т. 7, р. 200. 
75 Р. L., t. 200, ер. 118, 122. 
76 Thomas Aquinatis. Summa theologicae, 11, 2, 9, 11, art, 3,4. 
77 Ordinances des rois de France, 1, р. 51. 
78 Huilard-Breholles. Нistoria Diplomatica Frederici 11, v. 11, р. 421. 
79 IЬidem, 1. 4, р. 5. 

191 



Въведена била практиката заподозрените в ерес да се очистват за своите 
прегрешения. В противен случай загубвали гражданските си права. Ако в 
продължение на години не се отказвали от разбиранията си, бивали подлагани 
на наказания като закоравели еретици. Имуществата им се конфискували. 
Децата на еретиците се лишавали от наследство и от граждански права. 

Домовете на еретиците бивали разрушавани до основи. Онези от· еретиците, 
които се разкайвали за заблужденията си, били хвърляни в тъмница или 
изпращани на заточение. Феодален господар, който не спазвал законните 
разпоредби, попадал под суровите удари на закона: имуществото му се 
конфискувало и понасял всички наказателm1 последици 80 • . 

В началото на XIII в. църквата вече била оформила своето враждебно 
отношение към еретическите движения, използувала инквизицион~ите 

средства за разправа с тях. В някои случаи обаче все още било проявявано 
снизхождение към враговете на църквата. Така големият ересиарх Готшлак, 
който бил член на бенедиктинския орден, бил, наказан не заради еретически 
схващания, а заради нарушаване регулите на ордена 81 • Действително членовете 
на монашеските ордени ревниво бранели вярата, но в техните устави още не 
били включени правила за борба срещу ересите, за тяхното системно 
изкореняване. В ~аседанията на църковните събори действително бил издиган 
глас за преследване на еретиците, но той оставал „глас на викащия в 
пустинята" 82

• 

Папа Инокентий IV (1243 - 1254) използувал различни форми на 
мъчение. През 1245 r. той разрешил на инквизиторите да изменят предишните 
съдебни решения и изисквал при тяхното провеждане да се иска съгласието на 
свещеницитею.в свое писмо от 1251 r. Инокентий IV възнамерявал да предаде 
всички дела срещу еретиците, водени от инквизиторите, в ръцете на 

доминиканците. През 1254 r. папата задължава епископите и инквизиторите 
да действуват съвместно за смазването на ересите. Неговият приемник папа 
Александър IV (1254 - 1261) възстановил правата на пътуващите бедняшки 
ордени. През 1257 r. той увеличил пълномощията на инквизиторите и ги 
освободил от задължението да се съветват с епископите в организирането на 
процесите срещу еретиците 84

• 

В средновековна България църквата създавала обществено настроение 
против еретиците. Противоеретическият надпис на монаха Ананий, издълбан 
в основите на средновековна църква в r. Ескус при с. Гиген, Плевенски 
окръг, гласи: ,, ... който прочете, което написах, да прокълне еретика. Ако 
ли не го прокълне, то сам да бъде проклет ... А който прокълне еретика, то 
него бог ще помилва. Това написа монахът Анание." Открит от Т. Иванов, а 
обнародван от акад. Иван Гошев, надписът се отнася преди началото на XI в. 85 

и свидетелствува за силата на социалните противоречия, за степента на 

непримиримостта, с която църквата воювала против еретиците. В беседата на 
Козма против богомилите теологическата аргументация срещу ересите 
получава нови социални нюанси. 

"' Ficker. Die gcsetzlichc Einfiihrung der Todc'strafc fiir Ketzerei. - Mitteilungen des lnstituts 
fiir Oesterreichische Geschichtsforschung. Bd. 1, 1880, 179 - 226. 

"' Hinemari Remensis Opera 1. Parisii, 1645, р. 552, 262; Opera 11, р. 362 . 
., Mansi. Ор cit., t. 21, col. 226. 

" Vaissette. Histoire du Languedoc. Т. 3, р. 452; Lea. History of lnquisitinn. Т. 1. Ncw 
York, 1888, р. 333. 

"' lbldem, t. 1, р. 334. 
"' Гошев, И. Старобългарски глаголически и кирилски надписи. С., 1961, с. 80. 

192 



Колкото и невероятно да изглежда, още през втората половина на Л1 н. с 
имало представители на православната църква, които са се отнасяли 

положително или търпимо към еретиците. Така основоположникът на Киевско­

Печорския манастир Теодосий в своето писмо до киевския княз Изяслав 
Ярославич (1024 - 1078) изразил своите симпатии към тях. ,,Аще видиши нага, 
или голожна, или зимою или бедою одержима, еще ли будет жидовин, или 
сарацин, или болгарин, или еретик, или латинянин, или ото веех поганых -
писалТеодосий,- всякого помилуй и от беды избави, яко же можеши." 86 Това 
изказване говори за проява на снизхождение към мислите и чувствата на 

другояче разсъждаващите. Един акт, който контрастирал на традиционния 
фанатизъм на средновековната църква. 

В руската държава традиционното враждебно отношение към ересите и 
еретиците било непрекъснато поддържано от княжеската, а след това и от 
царската власт и от руската църква. В своето известно послание до 
светогорските монаси великият московски княз Василий II Василиевич 
(1415 - 1462) 87, като говори за митрополит Исидор, който възприел 
католицизма, го обвинява, че се бил опил от ереста „горестию ереси 
напився" 118 • Това означава, че по онова време в Кремъл продължавали да 
обявяват католическата църква за еретическа. 

Към края на XV в. в Русия борбата против ересите била сравнително 
силна. В писмо от 148? г. новгородският архиепископ Генадий пита 
ростовсюr..я архиепископ Иоасаф дали има някои книm, включително и 
„Беседа против богомилите" на Презвитер Козма. ,,Да есть ли у вас JJ 
Кирилове или Фарапонтове или на Каменом книги: Селвестр папа Римски, да 
Афанасией Александрийски, да слово Козмы презвитера на новопоявиль­
щуюся ересь на Богомилю, да послание Фотея патриарха ко князю Борису 
Болгарскому. . . " 89 Интересът на архиепископ Генадий бил породен от 
разпространяването на еретическите учения в Русия. 

От краткия преглед могат да бъдат направени някои интересни изводи за 
съдържанието и еволюцията на понятието ерес както през ранното 

средновековие, така и през развития феодализъм. Със своето участие в 
класовите конфликти на Европейския континент еретическите движения 
изобщо и по-специално най-активните от тях - богомолство, албигойство, 
катаризъм, апостолски братя и пр. - развили в максимална степен своите 
възможности да се борят, макар и със специфични средства, срещу 
установените феодални отношения. Като социално движение еретизмът все 
повече се освобождава от своята религиозна аргументация и в условията на 
XIII - XIV в. разкрива своята същност като форма на съпротива. Това било 
свързано с по-нататъшното развитие на градовете, които спомогнали за 

усъвършенствуването му като идеологическа система. Еволюцията на поня­
тието завършила към края на развития феодализъм. Движението изчерпало 
своето позитивно социално съдържание. 

В условията на късното европейско средновековие, когато новите 
обществени сили, възникващи върху основите на феодалното общество, 
разпръсвали „мрачните призраци на средновековието", настъпил известен 

86 Цит. по Труды Отдела древнерусской литературы. Т. 5. М. - Л., 1947, с. 172 . 
., Пересияков, А. Е. Образование Всликорусскоrо rосударства. Петербург, 1918; 

Тихомиров, М. Н. Средневекоnая Москва в XIV - XV вв. М., 1957; Черепнин, Л. В. 
Образование Русскоrо централизооанноrо rосударства в XIV - XV вв. М., 1960. 

"" Летопис занятий Археоrрафической коммисин 1864. Вып. 3. СПб., 1865, с. 444; Срв. 
Ангелов, Б. Руско-южнославянски книжовн11 връзки. С., 1980, с. 110. 

09 К аз кова, Н . А . , Я . С. Л у р ь е . Антифеодальные еретнческие движения на Руси 
XV - начало XVI ов. М., 1955, 319 - .320. 

В ГСУ, И<-тоrи•1сскн ф-т. т. 7h, 1 11Ю г. 193 



прелом в отношението към ересите. Като социално явление те постепенно 
излизали от сферата на съдебните процеси на инквизицията и навлизали 
трайно в историографията. Разбира се, това бил процес, който постепенно се 
разширявал и спомагал за формирането на правилно обществено мнение. Друг 
е въпросът, че оценката на ересите в ранната бюргерска историопис не­

винаги била достатъчно диференцирана. По всяка вероятност това . се 
дължало на силата на традициите, на инертността в мисленето и пр. В 
резултат на такъв подход субективните оценки на ранните историци • не­
винаги отговаряли на обективния характер на социалните процеси и явления. 

Но като тематика ересната проблематика се налагала в медиевистиката и 
привличала вниманието на все по-широки слоеве от научната и културната 

общественост. Това е особено важен факт, който изиграл голяма роля за 
поставянето и решаването на въпроса за произхода и същността на 

западноевропейските ереси. 

Интересът към ересите нараснал и поради това, че през епохата на 
Реформацията възможностите на човешката личност да избира между вярата и 
разума, между науката и религията се разширили. Свободата на личен избор 
подкопавала до голяма степен господството на католическата църква и 

спомагала за формирането на едно по-правилно отношение към ересите и 
техните учения. Това обяснява причините, поради които в научните трактати 
от онова време започнали да проникват не само по-либерални, но и 
сравнително по-точни преценки за еретиците, осъдени от папството. 

Отношението на Томас Мюнцер (ок. 1490 - 1525) 90
, ръководителят на 

селско-плебейските маси в Селската война в Германия, към ересите и 
секитите е било отрицателно. За разлика от революционното учение на 
таборитите, което оказало върху него определено влияние, сектантските им 

схващания му били чужди. Той не приемал и раннохристиянското сектанство, 
което осъждал заради социалната му платформа. По собствените му думи 
древните църковници, които назовава иронично „нашите велики неотесани 

отци", ,,предоставят целия свят (освен самите себе си) на дявола и никой не си 
е давал сметка за това, че по такъв начин е положено началото на всякакви 

секти и групировки, които се различават помежду си не по признака на 

истинската и измислената вяра, а по всякакви церемонии и църковни 

жестове". По-нататък той окачествява сектантите като „високомерни дяволи 
и във висша степен проклети .. •1

• ' 

Не по-различно е мнението на Мюнцер и за сектантите от периода на 
развития феодализъм. Конкретно той осъжда учението на Амалрик Бенски, 
родоначалник на ереста на амалриканите. Не могъл да приеме тяхната 
пасивност, осъждал ги, загдето не се стремели към преобразяване на света, а 

към бягство от "него и влизане в тяхната секта. В същото време Мюнцер 
ценял високо Иоаким Флорски, ересиархът, и се намирал под негово 
влияние 92

• 

Интересно становище зас~ъпва М. Лутер (1483 - 1546) за преследването 
на ересите и еретиците. Наскоро след като оповестява своите 95 тезиса върху 
вратите на дворцовата църква във Витенберг, той обосновава своята 
концепция за антицърковните движения. В противоположност на католичес­
ката църква, която застъпва разбирането, че светската власт трябва да 

90 Steinmetz, М. Das MiintzerЬild von Martiв Luther Ьis Friedrich Engels. Berlin, 1971; 
Meusel, А. Thшnas Miintzer und scine Zeit. Berlin, 1966. 

91 Miintzer, Th. Scl1riften, hrsg. 0110 Brandt, Jena, 1973, р. 128, 141. 
92 С ы II р II н, М. М. Народная Реформация Томаса Мюнцера и Великая крестьянская война. 

м., 1955, 247 - 250. 

194 



подпомага духовенството при изкореняването на другояче мислещите, Лутер 
заявява, че гражданската власт не бива да протяга ръка на духовната и да m 
наказва. ,,Изгарянето на еретиците - пише реформаторът - противоречи на 
волята на светия дух". Както е известно, тази постановка била анатемосана в 
папската була от 1520 г., с която Лутер се отлъчвал от църквата 93 • Като 
застанал на страната на преследваните, през август 1520 г. той застъпил 
разбирането, че с еретиците трябва да се разговаря с аргументацията на 
Библията. ,,Еретиците следва да бъдат побеждавани с помощта на Писанието, 
както правеха древните отци - убедено пише витенбергският мислител, - а 
не с огън. Ако побеждаването на еретиците с огън беше изкуство, то 
палачите биха се оказали най-учените доктори на земята." 94 

Своето разбиране по този въпрос той продължават! да отстоява и през 
1521 - 1524 г. Според него светската власт не бивало да се меси в духовния 
живот на вярващите. ,,Светското управление - пише Лутер - има закони, 
които се простират не по-далече от тялото, имуществата и това, което е 

външно на земята. Бог не може и не иска да позволи никому да властвува над 
душата, освен самият той. Затова, когато светската власт се опитва да диктува 
законите на душата, тя нахълтва в божието управление, прелъстява и разваля 
душите. " 95 Това абстрактно теоретическо разбиране Лутер конкретизира по 
особен начин. ,,Ереста - продължава той разсъжденията си - е духовно 
дело: нея не можеш да я изрежеш с желязо, да я изгориш с огън, да я удавиш 

във водата." В заключение той пише, че насилието не само не изкоренява 
ереста, но я засилва и укрепва. Лутер мисли, че преодоляването на ереста 
могло да стане само с помощта на божието слово 96 • 

Едно сравнително хуманистично разбиране за ересите и еретиците 
отстоява видният представител на Северното възраждане, големият учен 
енциклопедист Еразъм Ротердамски (1466 или 1469 - 1536) 97

• В своята 
забележителна сатира „Възхвала на глупостта" той предава по един 
оригинален начин основните схващания на своето време за еретиците, но 

показва достатъчно ясно своите симпатии към тях. Осмивайки приктиката на 
теолозите „да разтягат небето, т. е. Свещеното писание, като кожа", 
Ротердамски пише, че присъствувал на един богословски диспут. През време 
на разискванията някой задал въпроса: ,,Какви са основанията на Свещеното 
писание, че еретиците трябва да се изгарят, а не да бъдат убеждавани при 
публични разисквания?" В отговор на зададения въпрос станал един строг 
старец, ,,дори само по веждите личеше, че е богослов" - уточнява аторът, -
и с голямо раздразнение отговорил, че този закон бил предписан от апостол 
Павел, който бил казал: ,,Отбягвай еретика след първото и второто 
съветване." След като повторил няколко пъти тези думи, слушателите се 
чудели какво било станало на стареца, но той пояснил: ,,отбягвай" значи 
еретикът да се лиши от живот". Една част от присъствуващите се изсмели, но 
друга част оценили изказването като съвсем богословско. Възникнал спор. 
Думата взел един „страшен богослов", защитник на църквата. ,,Слушайте, 
казва - започнал той, - к~кво с писано в Свещеното писание: ,,Не 
позволявай на злодея да живее. Всеки еретик е злодей: следователно ... " 
и т. н. ,,н' 

93 Wappler. Р. Inquisition und K~tzerprozesse in Zwickau zur Reformationszeit. Leipzig, 1908, 
р. 1. 

" L u t h е r, М. Siimtliche Werke. Bd. 67. Erlangen, 1832, р. 341. 
" IЬidem, р. 82 . 
.,, IЬidem, р. 81, 90. 
97 Марк11ш, С. П. Знакомстоо с Эразмом нз Ротсрдама. М., 1971; Смирин, М. М. Эразм 

Роттердамский и реформациоиное движение в Германии. М., 1978. 
'" Ера з ъ м Роте рд а мек и. Възхоала на глупостта. С., 1969, с. 163. 

195 



Като предава фанатичния дух, който господствувал на диспута, авторът 
отбелязва, че всички, които присъствували, се възхитили „от дарбата на 
човека и с войнишка крачка побързаха да се присъединят към неговото 
мнение". В тази кратка забележка е показана дълбоката ненавист на учения 
хуманист към догматичната глупост, към невежеството и фанатизма. 
„Никому не дойде на ум - заключва той, - че този закон се отнася до 
предсказателите, заклинателите и магесниците, които евреите на своя език 

наричат „мехасефим". В противен случай би трябвало да се наказва със смърт 
за прелобюдеяние и· пиянство." 99 

Колкото и невероятно да изглежда на пръв поглед, идеолозите на 
Немската реформация, на германската раннобуржоазна революция, общо 
взето, нямали положително отношение към ересите и еретическите движения. 

В основни линии те се отнасяли към тях отрицателно. В Магдебургските 
центурии 100 , първата многотомна лутеранска история на църквата, написана в 
Магдебург под ръководството на далматинеца Матиас Флаций 101

, ересите се 
разглеждат като дело на дявола. ,,В това дело, ересите - казва се във втория 
том на центуриите, - дяволската злоба се разкрива по най-очевиден начин. С 
тези свои злословия те искат да затъмнят Христовата църква и да я 
опровергаят в нейната основа, за да затруднят по такъв начин бога и да 
отчуждат множеството от истинското учение. И както добрите и спасителни 
учителц на църквата са дарове божии, тъй и еретиците, обратно, са органи и 
страшни сили на дявола." '"2 

В Магдебургските центурии се разглеждат редица средновековни ереси, в 

това число и богомолското движение, чиито предходници биват открити в 
лицето на манихеите и павликяните. Поддържа се, че манихейството 
възникнало през 111 в. в Месопотамия, разпространило се в Палестина, 
Гърция, Македония, Романия, под която авторите разбират Тракия 103. През 
Х в. то имало последователи във Филипопол 11}4. Внимание се отделя на 
богомилството, като се говори за процеса срещу богомила Василий, лекаря 
еретик, който бил изгорен на кладата в Константинопол заради идеите си 105

• 

Авторите на центуриите се отнасяли отрицателно, дори враждебно не 
само към ранните ереси като арианството, гностицизма, пелагианството и пр., 

но и към движенията от периода на развития феодализъм - албигойци, катари, 
валденси. Ако в лицето на папството те виждали най-голямо доказателство за 
външното разложение., извращение на църквата, в ересите откривали белезите 
на нейното вътрешно разтление 106

• Посредством папството и ересите дяволът, 
„похищавайки небесната истина, влива и разпространява сред хората страшни 
-заблуждения за гибел на хората" 107. 

99 Пак там, с .. 164. 
100 

S с h а u m k е 11, Е. Beitrag zu; Entstelшngsgeschichte (lcr Magdeburger Centurien. Ludwigs­
lusr, 1898. 

101 Центуринте 11зл11зат в 13 том.~ на шm1нсю1 език в Б;1зел през 1559 - 1574 г. Всеки том 
обхваща по еднн век (от къснолатинското ccпturia, от лат. centuш, сто) и достига до XIII в. вкл. 

102 Centuri::ie Magdeburgenses, seu ecclesiastica l1istoria integraш ccclesia catholicae idc:am 
complectens etc., pcr aliquot studiosos et pios viros in, urbe Magdeburgica, t. II, praefatio. 

103 IЬidem, t. 3, 117 - 118. 
1°' IЬidem, t. 8, р. 330, 351. 
10

' IЬidem, t. 11, 247 - 248. 
106 Schulte, J. Beitriige zur Entstchungsgeschichte der Magdeburgcr Centurien. Ncisse, 1877, 

р. 74. 
107 Centuriae Magdeburgenses. . . t. 1. Epistola dedicatoria. 

196 



Сравнително по-либерално отношение към ересите и еретиците проявявал 
Матей Флаций Илирик (1520 - 1575) 108

, организатор на Магдебургските 
центурии, привърженик на М. Лутер, разпространител на лутеранството. В 
известния си „Каталог, свидетел на истината" Флаций дава специални кратки 
очерци за такива ересиарси като Йоаким Калабрийски, Петър Валдес, Джон 
Уиклиф, Ян Милич, Ян Хус и др., за които се отзовава положително като 
борци срещу папската курия 109. Той пише също така и за някои еретически 
групировки като валденските братя 110 и др., а оценките му са проникнати с 
любов и уважение към техните схващания. Заслужва да се отбележи, че 
Флаций се отнасял положително предимно към онези ереси, които според 
него били предшественици на лутеранството. Когато обаче влязъл в 
противоречие с лутеранската църква, бил наречен „манихейско-богомилски 
сектант" 111

• 

Макар и да написал своите „Църковни анали" в отговор на Магдебург­
ските центурии и да бил движен от контрареформационни подбуди, кардинал 
Цезар Бароний (1538 - 1607) не се различавал принципно от идеолозите на 
протестантизма в отношението си към ересите. В своето 12-томно съчинение, 
издадено през 1588 - 1607 г., той осъжда еретиците и им приписва - на 
византийците и еретиците - фабрикуването на фалшификата, известен под 
названието „Дарът на Константина", с цел да се злепоставело папството. 
Според Бароний църквата не се нуждаела от фалшификата, понеже тя „не 
може да получи от човека това, което вече и е било дадено в лицето на 
Петра, княза на апостолите, от Бога и Христа" 112

• Бароний приписва също• 
така на еретиците включването на папа Хонорий I ( 625 - 638) в актовете на 
VI вселенски събор, където той е представен като последовател на 
монотелитската ерес. Авторът поддържа, че еретиците включвали името на 
папа Хонорий в списъка на ересиарсите, за да изложат църквата, но в 
оригиналните актове на събора то липсвало 113

• 

Въпреки че бил представител на радикалното направление в Немската 
реформация, Себастиан Франк (1499 - 1524) 114 не съумял да преодолее 
традиционните средновековни представи и да изгради едно сравнително 

правдиво схващане за антицърковните борби. Наистина той отстоявал 
разбирането за пълна ликвидация на всякакви църковни организации -
католическа, лутеранска и пр., защото мислел, че всяка църква сковава 

свободната мисъл и поради това е ненужна и вредна. Неслучайно Маркс, 
характеризирайки неговия пантеизъм, отбелязва, че той смятал „всички 
религии и секти като равноценни" ш. 

Като поставя знак за равенство между съществуващите религии и църкви, 

С. Франк се отнася отрицателно към еретическите групировки. ,,Който иска 

108 Tw е s t е n, А. Matthias Flacius. Bcrlin, 1844; L uci а ni, Т. Mattia Flacio di Albona notizie е 
documenti. Pula, 1869; Mircovic, М. Falcius. Zagreb, 1939. 

109 Kattalog svedoka istine. Zagreb, 1960, 180 - 162, 251 -- 254, 290 - 292. 
110 IЬidem, 190 - 224. 
111 Николов, й. Немската реформация и някои църкоnни дейци в българските эемн. - В: 

Бълrарско-rермански отношения и връзки. Т. 1. С., 1972, с. 30. 
112 Annales ecclesiastici. Т. 3. Antverpcn, 1602, 226 - 227. 
113 IЬidem, t. 8, 547 - 548. 
114 Левен, В. Г. Исторические взrляды Себастяьна Франка. - В: Средние века. Т. 6. М., 

1955; К оценке народных восстаний в трактатах С. Франк~ - Уч. эап. Ряэанскоrо 
rосударственноrо педаrоrическоrо института, 16, 1957; Философские воэзрения С. Франка. -
Вопросы философии, 1958, No 10; Stupperich, R. S. S. Franck und das miinsterische Tiiufertum. 
Miinster, 1966. 

ш Арх~ш Маркса и Энгельса. Т. 7, с. i-t!I. 

197· 



да знае - пише той в „Историческа библия" - какво представлява от себе си 
светът, като многоглав звяр - ниска тълпа - проявява своя колеблив нрав, 
напомняйки безразсъдна, бясна, дива свиня, той ще намери тук идолопок­
лонство, лекомислие, непостоянство, суеверие, ерес и тем подобни всякакви 
метежи." 116 Както виждаме, оценката за ересите не се отличава. с 
положителни акценти. 

В друго свое съчинение Франк влага също така негативно съдържание в 
термина ерес. Отчитайки, че църквата изживява своето време заедно с 
тиранията, той отбелязва, че някои се опитват да доказват правомерността на 
робството и крепостническата зависимост, като се опират на „старозаветното 
време". Според него те замълчават, че „Старият завет за нас не е 
задължителен, че ние живеем във времената на Новия завет.,,По-вредна ерес 
от този стремеж за възстановяване на миналото - пише Франк - не съм 
забелязал в цялата световна история." 111 

При все това С. Франк направил опит да преразгледа разбирането за 
еретическите движения, които започнал да оценява като нормално явление в 

историята на християнството. Като отхвърлял фанатизма на католическата 
църква, той се отнасял към иноверците като към свои братя. Франк пише: 
,,Моето сърце на никого не е чуждо, мои братя се намират сред турци, 
паписти, юдеи и всички народи, не затова, че те са турци, юдеи, паписти и 

такива ще си останат (но затова защото), когато настане вечер, те ще бъдат 
призвани в лозята и ще получат такава заплата, каквато и ние." 118 Застанал на 
позициите на веротърпимостта, авторът отхвърля преследванията по рели­

гиозни причини. 

В тази насока той стига до заключението, че всяка нова религия била 
еретична спрямо съществуващите дотогава. Така хуситите са еретици спрямо 
папистите, а папистите са 1::ретици за хуситите. Христос и неговите апостоли 
били еретици по отношение на юдейството. По своята същност ереста се 
свързва с известни тенденции на християнството, с неговото развитие през 

вековете. По такъв начин терминът ерес загубва своя ненавистен смисъл. По 
неговите заключения истината била открита и на древните езичници, и на 
иноверците, и на еретиците 119 • С. Франк започва да включва ересите в кръга 
на законните групировки в историята на религията. 

Не се отнасял положително към еретическите движения и Томас Мор 
(1478 - 1535) 120

, големият английски хуманист, идеологът на утопическия 
комунизъм. Като осъждал Селската война в Германия (1525) и хвърлял 
отговорността за нея на М. Лутер, той писал, че в Швейцария, Саксония и 
някои други земи в Германия лутераните унищожавали истинската вяра. Мор 
уточнявал, че тълпи еретици отначало разрушавали храмовете, осквернявали 

олтарите, а след това се вдигали на борба, въставали срещу правителството, 
разпалвали междуособни разпри, избивали хиляди хора и превърнали страната 
в пустиня 121

• Както виждаме, зе него понятието еретик било синоним на 
разрушител. 

(IV). 
11

• Fr а п с k, S. Zcitbuch und Gcschichtsblbcl von angabcn Ьiss in diss gcgcnwertig ... , 1565, В1. 

117 Franck, S. Das vcrbi.itschicrt mit sichcn Sicgcln Ruch ... Wcimar, 1539, В1. 417. 
"" Bainton, R. Н. La riforma protcstantc. Torino, 1974, р. 124. 

119 G i п z Ь u r g , С. 11 nicodemismo. Sin,ulazionc с dissimulazionc religiosa ncll 'Europa del' 500. 
Torino, 1970, 129 - 131. • 

'"' Осиновский, И. Н. Томас Мор, утопичсский коммунизм, гуманизм, реформация. М., 
1978, 8 - 54 (преглед на н1точн1щ11тс и историографията); сро. Томас Мор 1478 - 1978, 
коммунистическис идсалы и история културы. М., 1981. 

121 Thc Wisdom and Wit of Blcs5cd Thomas Morc; bcing extracts from such of his works as were 
writtcn in English. London, 1892, 111 - 112. 

19R 



Субективните схаващания на Мор обаче влизали в противоречие с 
обществената действителност. В същото време, когато той осъждал идеите на 
анабаптистите за общност на имуществата, самите анабаптисти се вдъхновя­
вали от неговата „утопия" 122

• Кралица Мария Кървава използувала неговата 
обосновка на правото на църквата и държавата да преследва еретиците и 
подложила на безжалостен гнет съмишленика му кардинал Реджиналд Пол, 
последовател на Еразъм Ротердамски. Теоретическите постановки на Мор за 
веротърпимост не могли да бъдат осъществени. Като противник на 
Реформацията той сам трябвало да оправдава религиозните преследвания. 
Опитите му да не участвува в наказателните операции, да запази контактите с 

хуманистите, с които се разминал, останали безрезултатни. Усилията му да 
застане над религиозните конфликти не се увенчали с успех, защото през 
онези епохи социалните противоречия продължавали да се проявяват в 

религиозна форма. 

Не се отнасял положително към ересите и еретиците и Максим Грек ( ок. 
1470 - 1556) 123

, бележит писател публицист, играл важна роля в историята на 
руската култура през XVI в. Като осъжда учението на Аристотел, Грек го 
характеризира като „еретика и лестьца", ,,учаща ложна" 124

• За него 
определението „еретик" имало отрицателни измерения. Воювайки против 
католическата църква 125, Грек се отнасял враждебно и към ересите. В V глава 
на своето „Изповедание" той осъжда юдейството. В редица свои съчинения 
разобличава, води полемика с различните еретически групировки, с техните 
„заблуждения" 126

, стремейки се да докаже своята ортодоксалност, която 
православната църква в Русия подлагала на съмнение. 

Не било достатъчно избистрено и становището на Томазо Кампанела 
(1568 - 1639) 121 за ересите и еретиците. В своето забележително произведе­
ние „Градът на слънцето" този ранен представител на утопическия 
комунизъм чрез един от героите си Ген поставя на една плоскост ересите, 
войните и глада. ,,С други думи, ересите, войните, гладът, които звездите 
предизвестяват - казва Ген, - обикновено връхлитат, понеже повечето хора 
допускат да се влияят по-скоро от сетивната подбуда, отколкото от разума, 

поради което вършат такива неща, които са противни на разума. Но понякога 

те разумно се поддават на страстта, ,когато (например) биват обхванати от 
страведлив гняв и започват справедлива война." 12

~ Тази оценка не се нуждае 
от коментар. 

По-нататък в своето произведе_ние - пак чрез словата на Ген - авторът 
отново дава негативна оценка за ересите. ,,Навъдили са се - пише той - и 
злоезични поети, и еретици под влияние на триъгълника на Марс и 

скорошното влизане на Мекурий в апогей. А под влиянието на Венера и на 
Луната те говорят винаги за блудство и извратености." 129 Очевидно под 
влияние на своята астрологична концепция за влиянието на звездите върху 

122 Cantimori, D. Umanesimo е religione nel Rinascimento. Torino, 1975, р. 268. 
12

' Иконников, В. С. Ма1Ссим Грек II его время. Киев, 1915; Иванов, А. И. 
Л11тератур11ое наследие Максима Грека. Характеристика, атрибуции, библиография. Л., 1%9; 
Казакова, Н. А. Максим Грек в сооетской 11стор11оrрафии. ВИ, 1973, 5, 149 - 157; 
Синицына, Н. В. Максим Грек в Росени. М., 1977. 

"' Максим Гр ек. Сочинения. Ч. 1. Казань, 1859, 249 - 250, 267 - 280. 
125 Синицына, Н. В. Цит. съч., 75 - 87. 
106 Максим Грек. Цит. съч. Ч. 2; Синыцина, Н. В. Цит. съч., с. 187. 
"' Рутенбурr, В. И. Кампанелла. Л., 1956; Firpo, L. Ricerche campanelliane. Firenze, 

1947. • 
1"' Томазо Кампанела. Градът на слънцето. С., 1971, 123 - 124. 
129 Пак там, с. 128. 

199 



съдбата на хората Кампанела приписва на еретиците онези обвинения, които 
им отправя католическата църква. 

Не се отнасял положително към ересите и Франсис Бейкън (1561-1626) 130
, 

родоначалникът на английския материализъм. Ако и да нанесъл силен 
удар върху средновековната схоластика, авторът на „Нов Органон" и 
„За достойнството Jt усъвършенствуването на науките" не успял да се домолrе 
до едно по-правилно разбиране за еретиците. В своите научни конструкции 
Бейкън включва еретиците в графата на онези философи, които се опитват 
да строят своята естествена философия върху Библията. По неговите 
залючения, докато рационалистическата философия и софистиката затъпя­
вали разума, представителите на споменатата група смесвали естествозна­

нието със суеверията. Като окачествява такъв подход като „равносилен на 
чума за разума", той призовава своите съвременници да се предпазват от 

него, понеже „от безрасъдното смесване на божественото и човешкото 
произтича не само фантастическа философия, но и еретическата религия". 
Бейкън заключава, че на такава вяра следвало да и се предостави „само това, 
което и принадлежи" 131

• В тази критична оценка е отразен мирогледът на 
философа хуманист, който оценява, ценностите на миналото чрез критерия на 
учените от епохата на Възраждането. 

В „Опити или нравствени и политически наставления" в раздела „За 
единна религия" Бейкън дава по-друга трактовка на ересите, която не се 
отличава от традиционните схоластически схващания. ,,Плодовете на единст­
вото - не говорейки вече за това, че то е угодно богу, а това е най-важно от 
всичко - на равни начала се ползуват и тези, които не са приобщени към 
църквата - обобщава той, - и тези, които се намират в нейното лоно. Що се 
•отнася до първите, то несъмнено ересите и разколите са най-величайша 
съблазън, по-лоши даже от развратността на нравите." 132 По _такъв начин 
големият учен се солидаризира с нравствено-етичното разбиране за ересите, 
отстоявано от църквата. 

В традиционния смисъл употребявал понятието и Стефан Герлах 
(1546 - 1612) ш, първият лутерански пастор, който установил по-тесни 
връзки между немските реформатори и православната църква в Константина­
пол и с българските земи под османска феодална зависимост. В своя 
„Дневник" Герлах между другото споменава, че на 6 март 1574 г. патрирхът в 
Константинопол отлъчил с особени церемонии и публично всички еретици 134-. 

Цариградската патрирашия разглеждала Лутер "като еретик, а неговото 
учение като еретическо. Цариградският патриарх Иоасаф II (1555 - 1565) 
благословил борбите на цар Иван IV Грозни (1530 - 1584) срещу Лутеровата 
ерес, разпространена в Ливония и Литовска Русия. В посланието, което 
изпратил до митрополит Макарий, Йоасаф II изобличил „злословимую и 
пагубную и богомерзкую люторскую ерес" и скърбял, че в „Малой Руси 
некия отпадоша в погибел, в злослужение -Люторско" ш. 

IJIJ Городенский, Н. Франциск Бэкон, ero учение о методе и энциклопедня наук. Серrиев 
Посад, 1915; Щупина, В. М. Взrляды Фр. Бэкона на право, мораль и церковь - Уч. зап. 
Московскоrо областноrо педагоrическоrо института, 22, 1955; G i bso п, R. W. Francis Васоп. А 
Ьihliography of his works and of Baconiana to thc year 1750. Oxford, 1950. 

ш The Works of Lord Bacon. Vol. П. London, MDCCCLXXIX, р. 439. 
131 Бэкон, Ф. Сочинения в двух томах. М., 1978, 357 - 358. 
ш Н и кол о в , Й. България и българите в съчиненията на Стефан Герлах и Марти11 

Круз11ус. - ГСУ. ИФ., 68, 1979, с. 58 сл. 
134 Г е р л ах , С т. Дневник на едно пътуване до Османската порта в Цариград. С., 1976. с. 

80. 
ш Ни кол о n, Й. Немските реформатори, балканските провинции на Османската империя 11 

мисията на Димитър Ми·зиеца в Германия. - В: Българско-германски отношения и връзки. Т. 2. 
с.. 1979. с. 23. 



Как оценявала испанската монархия еретиците, показва едно любопитно 
изявление на крал Филип 11 (1527 - 1598) 136 . ,,Аз предпочитам да нямам 
никакви поданици - изявил веднъж монархът, - отколкото да имам в тяхно 

лице еретици" 137. Това изказване свидетелствува за фанатичната ненавист, с 
която били преследвани еретиците в тази страна. 

В условията на късното средновековие. отношение-rо към ересите 
фактически не могло да се промени съществено. Наистина на 13. IV. 1598 г. 
френският крал Хенрих IV (1589 - 1610) 138 издал известния Нантски едикт 139 , 
по силата на който католицизмът оставал господствуваща религия в страната, 
но протестантизмът получавал относителна свобода на изповедание 140 • Това 
решение обаче влизало в противор~чие с принципите на католическата 
ортодоксия, поради което монахът фанатик Реваляк, изпълнявайки решението 
на клерикалните кръгове, убил Хенрих IV. На временното либерално 
отношение към религиозните групировки, влизащи в противоречие с папската 

курия, бил сложен край. През 1685 г. Людвик XIV (1643 - 1715) 141 подложил 
на ожесточено преследване калвинисти, янсенисти и др. религиозни изпове­
дания. На тържествената коронация Людвиг XVI (1774 - 1792) произнесъл 
клетва: ,,Кълна се. от чисто сърце да употребя своята власт за изтребването 
на осъдените от църквата еретици във всички мои подвластни земи." 142 

При все това по времето на ранните буржоазни революции -съiцносriюто 
съдържание на понятието ерес започва да се променя. Както отбелязва А. 
Неусихин, вече през XVI в. испанците знаели, че „ереста",. т. е. 
нидерландския калвинизъм, способствува за развитието на търговския дух. В 
съгласие с тях напълно правилно немският учен от ново време Готайн пише, 
че калвинистическата диаспора била „школа за капиталистическото сто­
панство". Монасите, търговците и занаятчиите били компактната част във 
френските църкви на хугенотите. Специфична особеност на всички проте­
стантски течения било „персоналното съвпадение на виртуозната капитали­

стическа деловитост с най-интензивните форми на набожност, пронизващи и 
регулиращи целия живот на дадените лица и групи" 14

~: 

През времето, когато в Западна Европа бушува Английската буржоазна 
революция, в Русия продължавали да употребяват старото презрително 
съдържание в понятието ерес. В печатните листове за събитията в немските 
земи, Англия, Франция, Испания, Холандия, Венеция и др., издавани в 
периода юни - юли 1646 г., се говори и за еретици и богохулци .в Лондон. В 
печат~н лист от юни 1648 г. за събитията в Свещената Римска империя става 
дума за еретици в Шотландия - Единбург. В друг документ, печатни листове 
за събитията в немските земи, Англия, Франция, Испания, Холандия, Венеция 
и др. от юни - юли 1646 г. отново се споменават еретици и богохулци, 

lJ6 Altamira у Srevea, R. Ensayo sobre Felire II hombre de estado. Mexiko, 1950; Duberton, L. 
Filippe 11. Paris, 1965; Braudel, F. L'Esagne au temrs de philippe 11. Paris, 1965. 

137 История на дипломацията. Т. 1 С., 1961, С. 270. 
138 Ritter, R. Henri IV (Le Bearnais). Paris, 1945; Rene Taillandier S. Henri IV. Paris, 

1938; Vaissiere, Р. Henri IV. Paris 1928. 
139 Faurey J. L'edit de Nantes et la question de la tolerance P:iris, 1929; Pages, G._Les pais de 

religion et l'adit de Nantes. - Revui d'hitoire modeme, 1936, N 11. • 
1'° Лависс, Э. А. Рамбо. Всеобщая история. С IV столетия до иашеrо премени. Т. 5. 

Релиrиозные войнй, 1559 - 1648, М., 1898, с. 290 сл. 
'" Hautecoeur, L. Louis XIV. Roi-Soleil. Paris, 1953; Bertrand, L. Louis XIV. Paris, 1950. 
"' Артамонов, С. Д. Вольтер и его век. М., 1980, с. 182. 
143 W Ь е r, М. Gesammelte Aufsatzu zur Religionssoziologie. Vd. 1. Tublngen, 1920, р. 26; 

Неусыхии, А. Проблемы европейскоrо феодализма. М., 1974. с. 426. 

201 



обитаващи Лондон 144. Ще рече, официалните документи, представляващи 
немски ръкописни вести, печатни тетрадки и др., съхранявани днес в ЦГАДА, 
Москва, запазват своето традиционно враждебно отношение към ересите и 
еретиците. 

За преодоляване на предубежденията към ересите и еретиците, напластя­
вани от официалната католическа историография, дали своя принос цяла 
плеяда протестантски историци. В борба с апологетите на папството те 
проучвали съществуващата документация и възстановявали ученията • и 
дейността на еретическите общини не по протоколите на инквизицията, а по 
свидетелствата на осъдените. По такъв начин било поставено началото на нов 
период в историографията, който • се отличавал с по-голяма широта на 
вижданията, с привличане на нови документални свидетелства. Забулвана и 
изопачавана от .папските историци, истината за еретиците започвала да се 

възстановява, да формира общественото мнение. 
За укрепване авторитета на ересите и еретиците спомогнали по-нататък 

изследванията на редица други автори. Между тях специално отбелязване 
заслужава трудът на берлинския пастор Исак дьо Бесобр (1659 - 1738) 
„Критическа история на Манес и манихейството" ~н. В не по-малка степен 
това се отнася и за „Критическа история на философията" на аугсбургския 
пастор Якоб Брукер (1697 - 1770) 146

• Откроява се също така и ~онографията 
на професора по църковна история в Хелмштат и Гьотинген Иохан Лоренц 
Мосхайм (1694 - 1755) 147

• Привл~чат вниманието и трудовете на проф. 
Паул Ернст Яблонски (1682 - 1757) 1 .~г и на ·проф. Иохан С. Землер 
(1725 - 1791) 1

'
9

• Всички те в една или друга степен разширяват знанията за 
еретическите системи и укрепват престижа на ересната проблематика. След 
появата на техните проучвания, които до известна степен подкопават 

фанатичните концепции на папистите, започва да се разговаря и пише по­
спокойно и лоялно за средновековните еретици. 

В историографията, посветена на еретическите движ~ния в Германия, 
ценен принос дават двамата историци - баща и син - Иохан Георг Валх 
(1693 - 1775), теолог и историк на философията, и "Кристиан Вилхелм Валх 
(1726 - 1784), професор по теология в Гьотинген. И. Валх е автор на един 
компендиум по история на древната църква 15°, а Кр. Валх - на една тритомна 
история на ересите 151

• В своите трудове двамата историци се стремят да 
обрисуват еретиците като фантаL'ТИ мечтатели, които се борели за едно по­
справедливо общество, като проповедници за настъпването на „царството 

божие на земята". По такъв начин те възстановяват-истината, изопачавана от 
апологетите на католическата църква. 

В своята „Безпристрастна история на църквата и ересите" 152 пиетистът 
Готфрид Арнолд (1666 - 1714), осъждайки едновременно католическата 
църква и протестантската ортодоксия, брани еретиците, преследвани от 
официалните власти и от църквата. Арнолд се стреми да отхвърли хулите и 

1755. 

"' Вестн-куранты 1645 - 1646, 1648 rr. М., 1980, с. 122, 198, 231. 
1
" Beausobre, ·1. Histoire critique de Manichee et du Manicheisme. Amsterdam, 1734-1739. 

1
"' В r u с k е r, J. Historia critica philosophiae. Т. 1 - 5. Leipzig, 1742 - 1744. 
"' Mosheim, J. 1. lnstitutiones historiae ecclesiasticae antiquioris et resentioris. Helmstadt, 

"
8 JaЫonski, Р. Е. lnstitutiones historiae chiristianae. Т. 1 - 2. FFrankfun Q. О. 1766. 

i-1
9 Semler, J. S. Versuch christicher Jahrblicher ... , Bd. 1 - 2. Halle, 1783. 

iso W а I с h, J. G. Compendium antiquitatum ecclesiasticarum. Leipzig, 1773. 
ш W а I с h, Kr. Cr. Entwurf einer vollstandigen Historie der Ketzerein Spaltungen und 

Religionsstreitigkeiten. Т. 1 - 3. Leipzig, 1762 - 1766. . . 
152 А r по I g , G. Unpartheysche kirchen-und Ketzerhistorien vom Anfang des Neuen Test bis auf 

das Jahr Christi 1688. Bd. 1 - IV, 1966 - 1700. 

202 



клеветите, които се отправят срещу еретиците, да ги представи в тяхната 

действителна неподправена същност. В противоположност на официалната 
църква, в която „господствува неверие и като негов резултат - гняв, 

ненавист, лъжа, пороци и убийства" 153 , той оценява еретиците като истински 
християни. ,,Който се съгласява с дадената общоустановена формула и не се 
съмнява в авторитета и властта на епископите - пише този автор, - той се 
нарича православен, без да се гледа на това, действително ли е той истински 
християнин или не. Този, който не приема тези положения, мнения и 
хитроумни изречения, изобретени от клира, като противни на убежденията на 
неговата съвест, -се смятал за еретик." 15' Първият еретик, който получава 

. реабилитация, е Симон влъхва, от чието име са свалени редица заблуждения и 
предубеждения 155 • Еретиците Валентин и Маркион, представени в традицион­
ната историография като носители на зло, като хора, покрити с позор, са 
обрисувани като ересиарси, чието учение, достойно за всякаква похвала, било 
плод на дълбоки самостоятелни размисли за божествените дела 156

• Според 
Арнолд манихейството заслужавало положителна оценка, противниците му не 
могли да разберат неговия смисъл и напразно се опитвали да го представят в 
най-черни краски 157

• Отхвърляйки обвиненията, които се отправяли срещу 
арианството, той пише, че в арианските общини „процъфтява най-строга 
нравственост и се установява най-точен ред; от цялата история на онези 
времена се вижда, че те в много отношения се оказвали много по-добри, 
отколкото всички други" 158

• 

Като се опитва да реабилитира еретиците, Арнолд отбелязва, че те често 
отстъпвали от истината, изпадали в заблуждения. Причината за това не­
винаги трябвало да се търси у еретиците, а в официалната църква, у нейните 
представители, които невинаги се отнасяли добре с тях, стигали до крайности, 
подлагали ги на преследване 159

• Историкът се отзовава с възторг за Пелаrий, 
който отхвърля учението за църквата за благодатта и прокарва схващането за 
възможността да се вършат добри дела със собствени сили, понеже 
идеолозите на християнството, теолозите, създали догмата за блаrодатrа, за 

да прикрият своите пороци 1"°. По такъв начин авторът представя ересите и 
еретиците в нова светлина. Движен от хуманистични мотиви, той подлага на 
критична оценка историята на църквата, проучва внимателно документалния 

материал, изворите и представя еретическите движения като позитивно 

обществено явление. Действителен наследник на древната непокварена църква 
Арнолд виждал в ересите, а за продължител на ересите издигал 1пиетизма161 , 
онова мистическо течение в немския протестантизъм, което поставяло 

религиозните чувства по-високо от догмите и с което бил свързан сам той. 

Не успял да преодолее напълно господствуващото враждебно отношение 
към еретическите движения и италианският мислител Джанбатиста Вика 
(1668 - 1744) 162

, макар католическата църква да го подозирала в ерес. Той 

ш lblde1n р. 199. 
щ IЬidem: р. 154, 
'" lbldem, 42 - 43. 
1"' Ibldem, 71 - 75. 
щ IЬidem, р. 131. 
"" lbldem, р. 203. 
11• IЬidem, р. 262. 
'"' IЬidem, р. 258. 
1
•

1 Начаев, П. Пиэтизм и его историческое зипчеиие. М., 1873; Ritschl, А. Geschichte 
dcs Pietismus ... , Bd. 1 - 3. Bonn, 1880 - 1886; Р i n s о n, К. S. Pietism as а Factor in the Rise of 
Gcrman Nationalism, New York, 1934. 

1
•

2 Кисель, М. А. Джш1батиста В11ко. М., 1980; Croce, В. Bihliografia vichana. V. 1 - 2. 
Napoli, 1947 - 1948; Berlin, 1. Vico and Herdcr. London. 1975. 

203 



възнамерявал да изследва и да напише коментар върху трактата на холандския 

юрист Xyro Гроций {1583 - 1645) ,,За правото на война и мир" (De jure belli 
ас pacis, 1625), но след като размислил, се отказал, ,,защото не подобава на 
католика да украсява със забележки произведението на еретика" 163

• Ако и да 
тръгвал от правоверни католически позиции и да се разграничавал от 

протестантската ориентация на Гроций, Вико се изказал полжително за 
неговия труд. При все това бележитият мислител не смогнал да преодолее 
традиционната враждебност към антицърковните учения. 

Френският мислител Пиер Бейл {1647 - 1706) 164 подготвил почвата за 
усвояване на материализма и философията на здравия смисъл във Франция, 
се отнасял положително към еретическите движения и спомагал да се създаде 
едно по-правилно отношение към техните идеи и борби. ,,Всеки еретик - пише 
Бейл - признава истината, стига само да я разбере. Ала когато тя му се 
представя скрита под обвивката на безобразна и уродлива лъжа, той въобще 
не е длъжен да я признава. Той трябва да я избягва и оспорва. Значи 
еретикът следва преди всичко да се посъветва да търси истината и да не 

упорствува в утвърждаването на това, което вече е намерил." 165 Това 
разбиране свидетелствува за едно позитивно отношение към онези, които 

отхвърляли официалната догматика на католическата църква, защищавайки 
своите идеи. 

В същото време П. Бейл се отнасял конкретно-исторически към 
отделните еретически течения. В специална разработка той разглежда 
позициите на манихеите и прави критични оценки на тяхната система 166

• Това 
показва, че той поначало не ги идеализирал, а ги разглеждал критически. 

За доизrраждане на буржоазнодемократи·ческата-кОнцёпция за ересите, 
обявена от полъха на Френската революция, важно значение имат трудовете 
на немския философ Иохан Готфрид Хердер (1744 - 1803) 167

, един от 
идеолозите на Просвещението. Като тръгва от своите културолоrически 
възгледи за обществото, той ги оценява в контекста на историческото 
развитие, в тяхната борба с църквата. Според неговите заключения 
налагането на католицизма често било извършвано с огън и меч: духовенст­
вото освещавало завоевателните кървави походи, които превръщали завладе­

ните езически народи в християнски. Християнизацията била свързана със 
закрепостяване. ,,По такъв начин - пише Хердер - била създадена 
християнска Европа, а по-късно кръстът на Христа като символ на убийства 
бил пренесен и в други части на света. В Америка още дими кръвта на 
убитите, а _също и в Европа поробените народи проклинат своите 
,,iiокръстители" 168

• 

Във връзка с това разбиране авторът оценява ересите като културно­
историческо явление, което си поставя за цел да обясни, изтълкува и очисти 
цялата система на религията. В такъв смисъл той признава различните 
движения на донатистите, монтанистите, несторианите, арианите, албигой­
ците, катарите и пр. Хердер изтъква, че след като били оформени 
каноническите книги на Новия завет, духовенството „започнало да доказва 

1
"' д·ж·анбатиста Вика. Основания навой науки об общей природе нации. Л., 1940, с. 

491. 

м., 

204 

164 Пипков, В. Пьер Бэейлъ, М., 1933. 
165 Бейль, П. Историческ:Ий и критический словарь в двух томах. Т. 2. М., 1968, с. 326. 
1116 Пак там, с. 152 сл. 
167 Гайм, Р. Гердер, его жиэнь и сочинении. Т. 1 - 2. М., 1888; Гулыrа, А. В. Гердер. 
1975; Stople, Н. Die Aufassung des jungen Herders vom Mittelalter. Weimar, 1955. 
168 Herder, J. G. Siimtliche Werke. Bellin, 1909, Bd. 14, р. 410. 



недоказуемото". ,,Ересите от различните системи - допълва той 
започнали да се множат и за да ги избегнат, прибегнали към най-лошото 
средство - към свикването на църковни събори или синоди. Колко много от 
тях опозорили християнството и здравия разсъдък! Гордост, нетърпимост -
ето какво лежало в техните основи, джавкане, пристрастия, грубост, 
недостойни резултати - ето какво царяло в тези сборища и за цялата 
църква ... " 169 Това заключение е показателно. . 

• В ёъщото време авторът разкрива и някои негативни страни в развитието 
на ересите. ,,Историята - обобщава той ~ ни учи на всичко - и на това, 
какви беди и безредици са извършили в християнския свят хилиасти и 
анабаптисти, донатисти, монтанисти, присцилионисти, циркумцелиони и тем 
подобни, на това, как пламенната фантазия на другите презирала и 
изкоренявала науката, разрушавала до основи паметниците на миналото, 

художествата, зданията; погубвала хора, на това, как очевидната заблуда или 
дори смехотворната случайност разтърсвали цели страни, как очакването на 
близкия край на света приауждавало хората да бягат от Европа в Азия." 110 

В известната „Енциклопедия" Дени Дидро (1713 - i784)i11 и Жан Лерон 
д'Аламбер (1717 - 1783) 172

, двамата крупни представители на Френското 
просвещение, разграничават понятията „секта" и „ерес". Те говорят за 
„философски секти", но към явлението се отнасят по-сдържано, докато към 
ересите проявяват по-голямо, макар и прецизирано доверие. След като излага 
своето становище за християнството като фактор, съдействуващ за „блясъка 
на държавата", единият от авторите (той е неустановен) излага по-нататък 
сво~те концепции. ,,Аз зная - пише той, - че понятието за християнството, 
което давам тук, не се нрави на някои секти; по пътя на преувеличенията на 

неговите предписания те го направиха ненавистно за много хора, които винаги 

се стремят под всякакъв благовиден предлог да се отдадат на своите страсти." 

По такъв начин авторът дава да се разбере, че не споделя схващанията на 
сектантите за функциите на християнството в държавната система. В същото 
време той дава една по-разгърната и конкретизирана оценка за ересите. ,,За 

• ересите - продължава авторът - са характерни както преувеличението на 

всичко, което засяга морала, тъй и умозрителната любов към всичко, което е 
свързано със свирепа суровост и кръвожадни нрави." В подкрепа на своята 
позиция той привежда примери от историята на новацианите и монтанистите. 
,.,Такива били валденците и хуситите - обобщава той, - подготвили пътя за 
протестантската реформация." 173 

За навлизането- на ересната проблематика в хуманитаристиката на 
Европа дава своя принос и Г. Ф. Хегел. В своята „История на философията" 
Хегел разкрива положителната роля на еретическите движения в развитието 
на обществената мисъл. По-специално той се спира ua различните направле­
ния в историята на ересите - гностицизъм, манихейство и др. В същото 
време големият философ засяга идеологическите и философските възгледи на 
редица ересиарси, като Розцелин, П. Абеляр, Амалрих 174 и др. По такъв 
начин Хегел утвърждава темата за ересите като важна и перспективна в 
научната философия. 

169 Herders Werke in fiinf Biinden. Bd. IV. Berlin und Weimar, 1978, р. 409. 
170 IЬidem, р. ,415. 
171 Лупnол, И. К. ДениДидро. Очеркижизниимировозрения. М., 1960; Казарин, А. И. 

Учение Дидро о rосударстве и праве. М., 1960; Влахов, Т. Деи11 Дидро. С., 1939. 
172 Литвинова, Е. Ф. Даламбер. Его жизнь и научная деятельность. СПб, 1891. 
173 Дндро и д' Аламбер. История в энциклопедии. Л., 1978, с. 111, 116 - 117. 
11

• Хегел, Г. В. Ф. История на философията. Т. 3. С., 1966, 124-127, 143, 157-158, 160, 
167 - 168. 

205 



Интерес поражда схващането на буржоазния изследовател Фр. Маутнер 
(1849 - 1923), автор на четиритомен труд върху историята на атеизма в 
Западна Европа 175

, в който критикува традиционната догматика, но обосно­
вава разбирането си за „мистицизъм без бог" 176

• Според Маутнер през 
средновековието историята на атеизма била тясно свързана с историята на 
църквата, с историята на ересите, която включва определени атеистически 

мотиви 177 • Маутнер, който оценява релативистично обществените явления, 
поддържа тезата, че между истината и вярата не съществувала принципиална 

разлика, знанието се отличавало от вярата само в по-голямата степен на 

вероятност. Макар книгата на Маутнер „Атеизмът и неговата история на 
Запад" да остава и до днес забележително явление в западноевропейската 
буржоазна литература, авторът не успява да изясни сложния и противоречив 
характер на еретическите системи. 

В знаменития речник на Вл. Дал (1801 1872), оценяван от 
специалистите като изключително явление в лексикографията, терминът 
получава едно сравнително по-обективно обяснение, макар авторът да не е 
успял да се освободи напълно от традиционното теологическо разбиране. 
Според този голям познавач на „живия великоруски език" ереста е „въобще 
различие в мненията за вярата; разкол или отцепничество, отстъпничество". 

Дал приема, че да еретичествуваш означава „да бъдеш еретик или да отстъпваш 
в нещо от основните догми на вярата" 178 • Както виждаме, оценката, макар да 
се отличава с една нюансирана за времето трактовка на събитията, не отчита 
опозиционната, позитивна същност на явлението. 

В известния етимологичен речник на Фасмер понятието ерес се обяснява 
традиционно. Според автора термин·ьт имал два смисъла: 1. религиозно 
лъжеучение, лъжа, народна ерес; 2. сприхав, свадлив човек 179 • 

В един меродавен православен енциклопедичен справочник ересите са 
обяснени догматично. ,,В съвременната църковно-догматическа употреба -
казва се в Богословската _ енциклопеция - с името ерес се обозначава такова 
християнско религиозно учение, проповедникът на което встъпва в съзна­

телно и явно противоречие с ясно разкритите и. строго формулирани от 
църквата догмати .на християнството" iRn. Това определение изразява сра­
вните![НО точно позициите на православната църква спрямо ересите, нейното 
учение за тях. 

Не по-различно е оценено понятието и в един съвременен етимоло­
гически речник, където ерес е определена като „лъжеучение, религиозно 

заблуждение" iнi. _ _ _ 

движения дадоха класиците на марксизма-ленинизма Маркс и Енгелс. В своя 
забележителен труд „Селската война в Германия" Енгелс аргументирано 
разкри три групи еретически движения. Към първата отнася патриархалната 
ерес на алпийските овчари, която била по съдържание консервативно 
реакционно явление. Втората група, това е ереста на бюргерството, която 
представлява опозиция на градските върхове против богатото духовенство. И 
най-сетне третият вид ерес била селско-плебейската, която изразявала 

ш Ма u t п е r, Fr. der Atheismus und seine Geschichtc сiп Ahcndlande Hildesheim. Bd. 1 - 5, 
1963. Stuttgarl - hcrlin, 1920 - 1923. 

ш [hidcm, Bd. 1, р. 5. 
177 Ihidem, Bd. 1, р. 221. 
'" Даль, Вл. Толкопый словар~, жиоого пслик:1русского языка. Т. 1. М., 1981, с. 521. 
•~• Фас м с р, М. Этимологи•1сский слооар1, русского я·Jыка. Т. 2. М., 1968, с. 24. 
'"' Праоославная богослоnская з1щикJюпсдия или богослопский знциклопсди•1сский словар~,. 

Т. 5, llстроград. l'J04, с. 4X'J. 
'"' П рс обра ж с не ки й. Л. /'. Этимmюги•1сский слопарь русского языка. М., 19Я!, с. 216. 

206 



11нтерсите на селската маса и градската беднота 1~
2

• По такъв начин Енгелс 
11оказва не само социалната същност на еретическите движения във 

:реодалното общество, но, разкрива и тяхното единство и , многообразие. 
В марксистко-ленинската литература , - философска, содиологическа, 

атеистична и др. - се правят опити да се разкрие мястото на ересите в 

развитието на атеистическата мисъл: антиклерикализма, скептицизма, деизма, 

пантеизма, нихилизма, индиферентизма и пр. Един внимателен преглед на 
съществуващата литература показва известно разнообразие в концепциите, 
всяка от които притежава право на гражданственост, съдържа определени 

основания. 

Една част от авторите, които разработват проблемите на свободомис­
лието, не включват в неговото развитие ересите. ,,Ние трябва да се откажем 
от привличането в историята на свободомислието на религиозните ереси и 
сектантските движения - казва се в едно обобщаващо изследване, - тъй като 
тяхното свободомислие не отива по-далече от различните ограничения и 
опростяване на догматиката и култа. щsз Това, разбиране е очевидно 
несъстоятелно, защото подхожда към еретическите системи, които притежа­

ват различен идеологичен заряд и нееднаква степен на антифеодална и 
антикатолическа съпротива, твърде опростено и еднопосочно. То не отразява 
правилно единството и многообразието на обществените явления. 

Аналоmчна, макар и не съвсем идентична позиция застъпва М. 
Гриrорян. ,,В нашата задача - отбелязва този автор -'- сега не влиза да 
покажем многобройните еретически движения в страните на Запада, насочени­
против религията и църквата." ни 

В някои к.урсове по история и теория на атеизма пък се отива в 
противоположна крайност. Като не се отчита -спецификата на отделните 
ереси, както и конкретно-историческия характер на обществените явления, в 
историята на атеизма се обхващат такива ереси като монофизитството, 
арианството, несторианството и др., коитр притежават до голяма степен 

преимуществено теологически характер. Включват се иконоборството, Мар­
тин Лутер и пр. В такива случаи не се проявява диференциран подход, 
социалните процеси не се виждат в тяхното единство и многообразие. 

В българската хуманитаристика понятието ерес получава, различни 
обяснения. Не могъл да преодолее традиционното средновековно отношение 
към ересите и еретическите движения и родоначалникът на Българското 
възраждане Паисий Хилендарски. В своята „Славянобългарска история" 
Паисий употребява понятието в двояк смисъл - за обозначаване на 
действителните еретически системи --:- новацианството и арменската ерес, -
проникнали в България, и за квалифициране на политическите домогвания на 
католическата църква в България след покръстването - ,,римската ерес" 1115

• 

В традиционен дух оценява ересите и Блазиус Клайнер в своята „История 
на България". Клайнер пише за разпространяване на албигойската ерес в 
България, за заблужденията на манихеите, за патарените и павликяните 186 • В 
оценката за тях той следва познатите католически щампи. 

В „Речник на български език" на Найден Геров под ерес се разбира 
,,Неправо учение за вярата, осъдено от църквата, разкол", а под еретик -

1112 Ливwиц, Г. М. Критика идеализма и религии 'В трудах К. Маркса и Ф. Энrсльса. 
Минск, 1982, 155 - 195. 

183 История свободомыслия и атеизма в Еврое. М., 1966, 5 - 6. 
184 Гриrсiрян. М. м, Курс лекцнй по истории атеизма. М., 1974. с. 43. 
185 Паисий Хилендарски. Славянобълrарска история. С., 1980, с. 170, 179. 
186 Клайнер. Бл. История на България. С., 1977, с. 117, 134 - 135. 

207 



,,Който държи, изповядва някоя ерес, отстъпил от правата вяра; еретик, 
отщепенец" 187 • Това схващане отразявало равнището на знанията през времето, 
когато Геров създавал своя речник 188

• 

Не излиза извън рамките на традицията и Л. Касъров. В своя речник той 
определя ереста като „Разкол, отстъпничество от вяра, вероучение, противно 
на църковните догми. В преносен смисъл идея, мнение, противно на 
общоприетите. Еретик - разколник, отстъпник от догмите на църквата" 189

• 

В нашата страна дори след победата на Деветосептемврийската социали­
стическа революция в речниците продължава да се поддържа неправилно 

разбиране на ересите. Така според един тълковен речник ереста е „неправо 
учение, осъждано от църквата", а еретик е „който провежда, следва, държи 
ерес; отстъпник, отцепник от правата вяра" 190

• 

Не е внесена достатъчна научна - я:сно"""т"а в най-новите справочmщи, 
обнародвани в нашата страна. В някои речници под понятието „ерес" се 
разбира ,,съзнателно отклонение от установените догми на официалната 
църква" 191

• Старото теологическо разбиране, обвито в академически обекти­
визъм, отново се възстановява. Не се отчита обстоятелството, че църквите у 
нас не се делят на официални и . неофициални. Според чл. 53, ал. 2 на 
Конституцията „Църквата е отделена от държавата" 192

• Освен това в 
разглежданото определение се обръща внимание не върху позитивната, 
активна природа на ересите, която е съществена, а върху пасивната. Това 
определение противоречи на известното изказване на Енгелс, според което 
през средновековието „всички революционни, социални и политически учения 

трябвало да бъдат същевременно и предимно богословски ереси" 193
• От друга 

страна, богословският характер на тезата става още по-ясен при анализа на 
понятието „еретик", което се обяснява ни повече, ни по-малко като 
„привърженик на ерес; разколник, сектант". Ясно е, че ни се поднася 
непълно, неточно и в много отношения погрешно обяснение на понятието ерес, 
над което тегне старата презрителна теолоmческа представа, наследена от 

миналото и възприета почти безкритично. 
Не по-различно е оценено явлението ерес в „Речник на чуждите думи в 

българския език'~, където е дадено следното определение: ,,(гр. a1gE1:x, 
„секта") 1. Църк. Секта, разкол, вероотстъпничество; верско учение, което 
противоречи на църковните догми; понякога и форма на протест срещу 
социално-политическия строй. 2. Отстъпление от общоприетите възгледи и 
правила; заблуждение. 3.Прен. Отклонение от приети като истина правила и 

норми" 19'. 
Както виждаме, сравюrгелно по-богата и нюансирана, разглежданата 

дефиниция не излиза извън рамките на традиционното богословие, макар в 
някои отношения да носи отпечатъка на еклектизма. Ако и да признава, че 
„понякога" ереста е „и форма на протест срещу социално-икономическия 
строй", посочената оценка акцентира върху несъществени особености -
отклонението от догмите, отстъплението от тях и пр. Това се вижда още по-

1"' Геров, Н. Речник на българскиа език. Ч. 2. С., 1976, с. 11. 
1„ Както е известно, речникът бил замислен още в Одеса през 1845 r., но бил подготвян за 

печат в продължение. на десет години, за да бъде допълван до самото му оповествяване. Вторият 
том излязъл в Пловдив през 1897 r. 

,., Касъров, Л. Енциклопедически ре•rник. Първа част. А - К. Пловдив, 1899, с. 545. 
'"' Български тълковен речник с оглед 11а народните говори. Т. 1. С., 1951, с. 656. 
"' Български т:ълковен речник. А - Я. С., 1973, с. 206. 
192 Конституция на Народна република България. С., 1971, с. 28. 
193 Енгелс, Ф. Селската война в Германия. С., 1952, с. 34. 1 

194 М илеn, Ал., Б. Николов, Й. Братков. Речник на чуждите думи в българския 
език. С., 1978, с. 259. 

208 



ясно при коментара на еретизъм, под -което се разбира „разколничество, 
сектантство, отстъпление от общоприети правила". 

Не се отличава съществено от традиционното разбиране за ересите и 
оценката, която е дадена в съкратеното. еднотомно издание на енциклопе­

дията. В него терминът „ерес" се обозначава като „название, с което 
черквата характеризира религ. учения, отклоняващи се от офиц. догматика и 
култ. Употребява се главно в християнството (аринство, павликянство -
разпространено и в България, катари, албигойци, анабаптисти; в Б-я 
богомилство, адамитство). Много е. се разрастват в обществени движения, 
израз на борбата на уmетените маси. Еретиците са подлагани на безпощадно 
преследване. За борба с е. са свиквани черковни събори, на които те са 
осъждани, а през XIII в. католическата черква създава инквизиция" 195 • 

Това определение не разкрива действителната социална същност на 
еретическите движения. То е твърде традиционно, за да може да отговори на 
съвременните научни изисквания. При това обобщаващата оценка отразява 
какво черквата разбира под ерес, но не е дадено достатъчно ясно 
съвременното научно разбиране по въпроса. 

В наши дни католическата църква не е променила принципното си 
враждебно отношение към ересите и еретиците. В известния „Католически 
катихизис" наред с еретическите движения през средновековието се осъждат 
„протестантските ереси на Лутер, Калвин и техните ученици" 196 • В 
католическите справочници неизменно фигурират раздели, които са озагла­
вени многозначително „Ереси и заблуждения". В новия т. ·нар. ,,Холандски 
катехизис" католическата църква нарушава своята многовековна практика на 
непрекъснато заклинание на еретическите групировки, респективно на 

Реформацията. ,,Трудно е цялостно да се оцени колко много добро и свято е 
_заложено в Реформацията и в самата същност на Реформацията за цялото 
християнство - казва се в катехизиса. - Католическата църква не може да 
се откаже от Реформацията. "1

97 И по-нататък се дават ласкави оценки за М. 
Лутер, осъден някога като еретик, за Жан Калвин 198 • 

Вярно е, че Ватиканът посрещна отрицателно появата на „Холандския 
катехизис", назначавайки незабавно комисия в състав от 6 кардинали, които 
трябвало да разгледат въпросите, засеmати в него. В изявлението на 
комисията, направено на 15. Х. 1968 г. 199

, се изтъква необходимостrа от 
внасянето на редица изменения в текста - за съществуването на невидим 

свят, за първородния грях, за Богородица и Христос и пр. Препоръките на 
комисията не били приети от католическия институт при Нимвегенския 
университет, който издава катехизиса 200

• В заседанията на събора от януари 
1969 г. църквата в Холандия одобрява първоначалния текст на „Новия 
катехизис"201 • Реакционните кръгове в католическата църква във • Ф РГ, 
Австрия, Швейцария и други страни на Западна Европа осъждат акта на 
Холандската църква и бранят каноните на папството, създадени по времето 
на Тридентския църковен събор. 

"' Енциклопедия. А - Я. С., 1974, с. 275. 
'"" Ты ш к е в и ч, С. Католический катехизис. Париж, 1929, с. 25. 
107 Glaubensverkiindigung fiir Erwachsenc. Deutsche Ausgabe des Holliindischen Katechismus. 

Verlag Herder. Freiburg im Breisgau. 1969, р. 255. 
••• IЬidem, 251 - 252. 
100 Holliindischer Katechismus. Erganzung, р. 5 - 14. 
21

" Begegnung, 1969, № 1, р. 24. 
2111 Begegnung, 1970, № 2, р. 26. 

14 ГСУ. И1.:тор11 1 1L·t·ки ф-т. т. 76. l1JMJ r. 209 



. Италианският буржоазен историк Морген действително приема, че 
ересите са свързани с икономическия, социалния, политическия и пр. живот 

на обществото, но пренебрегва приемствеността в тяхното развитие202 • За 
разлика от него френският историк А. Донден, доминиканец, който се 
подвизава във Ватикана, игнорира социално-икономическите предпоставки за 
възникването на ересите, обяснява тяхната поява с „филиацията на идеите"203 , 
теория, получила широко разпространение в буржоазната историография. 

Всичко това показва, че самата ·еволюция на понятието ерес, преминала 
сложен и противоречив път, притежава интересна и съдържателна история. 

Нейното начало се корени в многобройните ереси (секти), върху основата на 
които възникнало и се оформило първоначалното християнство. По-късно от 
християнството и неговата институция - църквата, се обособяват и водят 
самостоятелен начин на живот много ереси, които се борели срещу 
установените обществени отношения и техния идеологически крепител. В тези 
два полюса на развитие - от ересите към църквата и от църквата към 

отделните еретически групировки - протекла сложна еволюция на ересите, 

които прераснали в диалектическа противоположност на официалното 
средновековно християнство. 

Когато днес определяме съдържанието на понятието ерес, не би трябвало 
само или единствено да го противопоставяме на господствуващата феодализи­
рана църква, както традиционно постъпват буржоазните историци. В 
условията на социалистическия обществен строй, когато „Църквата е 
отделена от държавата и . . . правото на вътрешно устройство и самоуправле­
ние на различните верски общности се урежда със законщw, категорията ерес 
придобива качествено ново социално звучене. Отношението ерес - господ­
ствуваща църква има относителни, а не абсолютни измерения, зависещи от 
конкретното историческо съдържание на епохата, в която живеем. Сега 
употребата на термина ерес е напълно правилна, понеже вече е загубила 
предишния си отрицателен смисъл и приема нова социална натовареност. Ето 
защо стремежът на някои историци да изоставят традиционното понятие ерес_ 

и да го заменят с някакво ново, по-съвършено и по-точно понятие не намира 

сериозни обективни основания и представлява безуспешен опит да се 
модернизира историята. 

Еволюцията на понятието ерес в историографията показва неговото 
многовариантно съдържание, обусловено в крайна сметка от идеологическите 
конфликти, от потребностите на културните взаимоотношения, от измене­
нията в историческия процес. Става ясно голямото разнообразие на 
схващанията за еретическите движения, както и липсата на доста'ГЪчна яснота 

и последователност в съвременната литература за тях - не само историческа, 

но и философска, социологическа, езиковедска и др. Това доказва необходи­
мостта от нови научни изследвания върху ересите за вътрешното им 

съдържание, които да отговарят по-пълно на ролята им в историческия 

процес. За тази _ цел е необходимо да се преодолеят разногласията в 
тълкуването му и да се постигне относително единство във възгледите, в 

оценките. Така ще бъде решен един проблем, очакващ своето окончателно 
придвижване, и ще се запълни съще'--твена празнота в научната литература. 

202 М о r g h е n, R. ProЫemt;s sur l"origine de Гheresie au Moyen Age. - Revue historique, 
t. 23_6, Jull.-Sept., 1966, р. 1. • 

:ш D о n d а i n е, А. L'origine de l'heresie medievale. А propos d'un livre recent. - Rivista di 
storia della chiesa in ltalia, VI, 1952. Roma, р. 47. 

2'>< Консrитуция iia Народна репу611ика 1Iълrар11я. Чл. 53, ал. 2 и 3, с. 28. 

210 


	6. Йордан Николов - Понятието ерес - възникване и развитие

