
ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOGIE

ДЕЙСТВИТЕЛНАТА ИСТОРИЧЕСКА ЛИЧНОСТ
В ПРЕДАНИЕТО И ЕПОСА - ПРОЦЕСИ

НА МИТОЛОГИЗАЦИЯ

ЕВГЕНИЯ ИВАНОВА
Рецензент и редактор: ст.ас.к.ф.н. Румен Даскалов

Евгения Иванова. ПОДЛИННАЯ ИСТОРПЧЕСКАЯ
ЛИЧНОСТЬ В ПРЕДАНИ!! И ЗПОСЕ - ПРОЦЕСЬ!
МИФОЛОГИЗАЦИИ

Предмет данного исследования — гайдуцкие предания и гайдуцкий зпос
периода национального возрождения Болгарии. Цель же его — доказать на¬
личие „вторичното“, „третичного“ и т.д. мифа в преданиях и песнях,
созданнмх на реальной исторической основе. В работе прослеживаются
зтапьц через которне историческое собмтие проходит в фольклорном созна-
нии. Зто фольклоризация, христианизация, мифологизация. Материал,
обосновмвающий определение различннх зтапов, излагается путем расчле-
нения основнмх фольклорних противопоставлений: свое/чужое, реальное/сак-
ральное, добро/зло. Исследуются также проблеми фольклорнОго простран¬
ства и фольклорного времени в связи с процессами демифологизации и пов-
торной мифологизации.

Основньгм материалом для обоснования послужили предания и зпические
цикли об Индже-воеводе. Сопоставление докумснтальнмх источников и
фольклорного материала (предания, песни, современние записи) приводят к
вшводу о налични значительного мифологического пласта как в сознании че-
ловека периода национального возрождения, так и нашето современника.

Evgenia Ivanova. THE ACTUAL HISTORICAL
PERSONALITY IN LEGENDS AND IN EPIC WORKS -
PROCESSES OF MYTHOLOGIZATION
An analysis is made in the paper of haydouk legends and haydouk epic songs

from the period of the Bulgarian National Revival, with the aim of demonstrating

91



the ’’secondary**, ’’tertiary“, etc. myth in the legends and songs created on the basis
of historical facts. The stages through which the historical event passes in the
folkloric consciousness, namely folklorization, Christianization and
mythologization, are traced. The evidence for determining the different stages is
adduced by differentiating the principal folkloric oppositions: own/alien, real/sacral,
good/evil. The problems of folkloric space and folkloric time are also examined in
relation to the processes of demythologization and remythologization.

The main evidence consists of the legends and epic cycles about Indzhe voyvoda.
A comparison between the documentary sources and the folkloric material (legends,
songs, modern recordings) leads to the conclusion about the existence of a strong
mythical layer in the consciousness of man both from the national Revival period
and in our times.

„Всичко било наситено със саги, романси и романи. Стихове се пеели в дворовете на
кралете, в манастирите, по пазарищата и дори в църквите, представяли се алего¬
рични рицарски игри, мистерии и моралистични пиеси. Нравели ги самите монаси и
те допадали на ушите на народа. Тъй като тогава имало много малко книги, тъй
като подобни разкази били най-добрата отрада за дутата, и то прекрасна, чудот¬
ворна, донесена отдалече отрада. всички стоели, зяпали слисани и слушали. Разказ¬
вачи, жонгльори, шутове, комици, смешници, пантомимици, певци на романси,
трубадури и както и да се наричали в различните времена, в различните начинания
и места, тогава били Омировци, пеели yesta и приказки в стихове и били гласовете
на времето.”

Й.Г. Хердер1

1.

Докато за западноевропейския XIX в. (а и за някои страни от славянската
общност) тази поетична картина е отдавнашен спомен, в българските земи тя
тепърва ще създава и попълва своя цялостен облик. Специфично историчес¬
ките условия, в които — от една страна — се забелязват стари епически
натрупванията, от друга — влияние на културата на „новото време“, за този
„възрожденски парадокс“ са многократно изследвани, водени са дълги спо¬
рове дали нашата възрожденска култура е с ускорено или със забавено раз¬
витие, дали е култура на адаптацията или някакъв специфично български (или
южнославянски) културен феномен. Тук няма да вземам отношение към тези
спорове. Ще припомня само — тъй като това засяга отблизо темата на нас¬
тоящото изследване — въведеното от Б. Ничев понятие „епическа ностал-
гия“ , с което той отбелязва някои процеси във фолклора на южните славяни
от XIX в. Епическата носталгия, според Б. Ничев и други, използуващи по¬
нятието изследователи3, означава стремеж към епическа цялост, към създа¬
ване на национална епопея — в един исторически момент, когато други нации,
осъществили по-рано и в други условия своето консолидиране, отдавна са
напуснали епическия терен. Все пак епическата носталгия — поради новото
историческо време, дори за българските земи — не може да се прояви като

92



креативна сила (тук няма да се занимавам с мистификацията „Веда словена“— феномен, изразяващ същата тенденция, но с нефолклорни средства), тя
съществува по-скоро като настроение, създало няколко епически цикъла, един
от които ще разгледам по-нататък.

Поставям в основата на своето изследване хайдушкия епос и преданията,
свързани с него, не поради романтично пристрастие или поради това, че са
по-малко изследвани от науката за фолклора (в сравнение с юнашкия епос
например). Хайдушкият епос, като по-късна формация, достига в своя сюже¬
тен кръг до Възраждането — една иманентно „нефолклорна“ епоха, в която
(за българските земи) процесите не само на фолклоризация, но и на митоло-
гизация са неимоверно засилени. „Парадоксът“, че именно в епохата, когато
личността се обособява от колектива, литературата — от фолклора, живопис¬
та — от иконографията и т.н., съществуват успоредни процеси на фолклори¬
зация и митологизация, ми се струва твърде интересен за изследване. И още
нещо — това е епохата, в която се ражда и българската историография от
ново време. Затова бурното развитие и първенствуващото място на фолклор¬
ната история — успоредно с нея — също изглежда парадоксално. Действи¬
телната личност, за която има исторически свидетелства и в самата епоха, се
появява като главен персонаж в историческото предание, в историческата
песен, чийто сюжет най-често няма нищо общо с действителността. В случая
не е толкова важен фактът, че нравствената оценка за личността или нейните
постъпки може да бъде с обратен знак в историографията и във фолклорната
история. Изследванията на епоса в световен мащаб (у нас — изследванията
на юнашкия епос) са доказали отдавна, че това е твърде често явление. По-
важното е друго — не само оценката, но и фактите в историографията и във
фолклорната история се разминават диаметрално — в една епоха, от която
се очакват повече научни, отколколкото фолклорни наблюдения4.

Проблемът за двата типа мислене — митическо и логическо (като '„меж¬
динен“ тип би могло да се включи фолклорното мислене) — и техните взаи¬
моотношения в различните етапи от общественото развитие дълго време беше
централен в изследванията на антрополози, етнолози, фолклористи, социоло¬
зи и т.н. Тук ще направя съвсем кратък преглед на основните теории по този
въпрос. Най-яркият представител на т.нар. „еволюционистично направление“
в антропологията е Л. Леви-Брюл5. Той застъпва „генетичната теория за
видовете мислене — на всеки етап от историческото развитие на обществото
се „ражда“ определен вид мислене, което впоследствие бива изместено от
следващия, по-„модерен“ вид. Така — „примитивът“ има митическо, а съв¬
ременният човек например логическо мислене6. С еволюционистичното нап¬
равление са свързани и теориите на някои фолклористи за „историзацията“
на фолклора по вертикалата. В този дух са разсъжденията на Л. Емелянов по
повод руската историческа песен: в народното художествено съзнание
започна този необратим процес, който породи възможност за естетическа
оценка на конкретните исторически явления. Можем както си искаме да съдим
за жанровото изразяване на тези оценки, можем да предполагаме всякаква
зависимост от старите епически традиции, но самото съществуване на тези

93



оценки не можем да оспорваме, защото — веднъж познало възможността за
конкретно историческо отношение към действителността — народното съз¬
нание става в този смисъл несвободно. Защото все по-засилващата се зависи¬
мост на съзнанието от историческите условия, все по-голямото му запълване
с конкретно историческо съдържание е процес обективен и закономерен“ .

Към „обратното“, нееволюционистично направление в развитието на мис¬
ленето се придържат много учени8, но най-завършен вид то получава в тео¬
рията на Леви-Строс за „дивото мислене“. „Съществуват два начина на
логическо мислене — пише той в прочутата си книга със същото заглавие —
те очевидно не функционират през два неравностойни стадия от развоя на
човешкото мислене, а на две стратегически нива — нивата, на които природата
се оставя да бъде атакувана от научното познание. Единият начин съвпада с
нивото на наблюдението и въображението, другият е по-отдалечен от него.
И така — крайните зависимости — предмет на всяка наука — първобитна
или модерна — се усвояват по два различни пътя: единия — близък до инту¬
ицията и сетивността, другия — отдалечен от нея.“ Като отрича категорично
тезата за прелогичността на първобитното мислене, Леви-Строс твърди, че
първичното, „дивото“ мислене е също толкова логическо, колкото и съвре¬
менното, че то, „по своята природа, е трябвало да се ограничи до открития,
различни от тези, които се падат на математическите и природните науки, но
не е било нито по-малко логическо, нито изводите му — по-малко правдиви“ .
Дотолкова, доколкото двата типа мислене се стремят да опознаят и „подре¬
дят“ хаоса, да дадат име на всяко нещо, те са логични. Съвременният човек
и дивакът ги притежават в еднаква степен, единствено начинът им на изразя¬
ване е различен. Подобно е схващането и на учените Лотман и Успенски в
изследванията на знаковите системи: „Митологическото мислене от наша
(к.м. — Е.И.) гледна точка, може да се разглежда като парадоксално, но в
никакъв случай — като примитивно, дотолкова, доколкото то успешно се
справя със сложни класификационни задачи. Като съпоставим неговия меха¬
низъм с присъщия на нас логически апарат, можем да установим известен
паралелизъм на функциите.“10

Очертаните две тенденции само привидно си противоречат. Тенденцията
„от мит към логос“ по вертикалата не е несъвместима със съществуването
на мита и лотоса едновременно във всеки етап от развитието на обществото.
И ако — както твърдят цитираните изследователи — логическото мислене е
присъщо на „примитива“ (изразено по специфичен за него начин), то и мити¬
ческото мислене не е чуждо на модерния човек, въпреки всички научни отк¬
рития или постижения на цивилизацията. Или поради тях. Диалектиката на
познанието разширява кръга на непознатото, което захранва митическото мис¬
лене. Изразено като суеверие (възможност, най-близка до примитива), като
ритуален автоматизъм, като вторично, третично и пр. митотворчество, или
просто като митично отношение, то продължава да съществува в съзнанието
на човека от „новото време“, чийто първи етап е Възраждането.

Проблемът за „вторично“, „третично“, „четвъртично“ и пр. митотворчес¬
тво, за митология „от втори ред“ чак до наши дни е изследван многократно

94



of световната наука11. Тук само накратко ще припомня механизмите, по които
се раждат и функционират „вторичните“ митове в две „постмитични“ общес¬
твени формации, предшествуващи Възражданетно — древногръцкия полис и
западноевропейското средновековие. В своето изследване за връзката между
древногръцката литература и мита Б. Богданов определя „вторичното“ ми-
тотворчество така: „Под мит няма да разбираме самите традиционни мито¬
логични фабули, а преди всичко особения митически начин за отношение към
настоящата действителност, който, от една страна, митизира вторично ста¬
рите митологични мотиви, но, от друга страна, превръща в мит иначе при¬
видно несвързани с митологията фабули, сюжети и литературни форми.
Както ще определим по-нататък, това е действуващият в основата на старо¬
гръцката литература вторичен мит (к.м. — Е.И.). Той само косвено е рожба
на първобитната гръцка митология, иначе е пряко чедо на елинската културна
действителност.“ 2 А в своята книга за средновековната народна култура А.
Гуревич отбелязва, че дори в епохата на всепризнатия „разцвет“ на христи¬
янската религия много от нейните средства — месата, молитвата и т.н. — са
били възприемани по принципа на несъзнателния автоматизъм митически.
„Възможно е било да се унищожат или да се дискредитират старите богове,
но не традиционните привички на съзнанието, закрепени от рутинния начин
на живот на малоподвижното аграрно общество, и не целият поведенчески
комплекс, свързан с техниката на въздействие върху света посредством ма¬
гията. Това съзнание остава непроменено или почти непроменено в продъл¬
жение на много столетия, то като че ли е неподвластно на историята (к.м.— Е.И.), отново и отново възпроизвеждайки своята изначална структура.“13

В епохата на Възраждането — преходът към „новото време“ — започва
като че ли разграждане на традиционните митически и фолклорни структури.
Поне на пръв поглед и поне — за класическия европейски Ренесанс. Как се
поставя този въпрос в условията на Българското „закъсняло ускорено“14 въз¬
раждане, ще видим по-нататък.

От всички термини, отбелязващи споменатата митология „от втори ред“,
която функционира в Българското възраждане и характеризира историческото
предание и хайдушкия епос, ще избера термина „митично отношение“, който,
според мене, най-точно определя явлението. Защото в случая не става дума
за мит — бил той „вторичен“ или „третичен“ — а именно за отношение,
присъщо на и продиктувано от митическото мислене. Но — преди да прис¬
тъпя към изясняване процесите на митологизация чрез митическо отношение
в преданието и епоса от епохата на Възраждането — би трябвало да изясня
какво ще разбирам като митическа структура.

2.

Във вече цитираното изследване на Лотман и Успенски митът е структу¬
риран по дадения по-долу начин:

95



„Светът, от гледна точка на митологическото съзнание, би трябвало да
изглежда съставен от обекти:

1) еднорангови (понятието за логическа йерархия по принцип се намира
извън съзнание от такъв тип);

2) неразчленими на признаци (всяко нещо се разглежда като интегрално
цяло);

3) еднократни (представата за многократност на нещата подразбира включ¬
ването имв някакви общи множества, т.е. наличие на ниво на метаописание).

Митологическият свят е еднорангов по парадоксален начин, в смисъла на
логическата йерархия, но затова е йерархичен във висша степен в семанти-
чески-ценностен план; неразчленим на признаци, но затова в извънмериа сте¬
пен разчленим на части (съставни предметни късове); и накрая,
еднократността на предметите не пречи на митологическото съзнание да раз¬
глежда — по странен за нас начин — съвършено различни, от гледна точка
на немитологическото мислене, предмети като един (к.м. — Е.И.).“15

Като използувам структурата на Лотман и Успенски за начална, ще се
опитам да разгледам мита от няколко гледни точки (по-нататък от същите
гледни точки ще бъде разгледан и епосът): 1) от гледна точка на опозицията
свое/чуждо; 2) от гледна точка на опозицията сакрално/профанно; 3) от гледна
точка на опозицията добро/зло; 4) от гледна точка на психологизма; 5) от

16гледна точка на историзма .
Както беше посочено и в структурата на Лотман и Успенски, митът е

неразчленим. За митическото съзнание „аз" и „не-аз“, „тук“ и „там", изобщо
„свое“ и „чуждо“ (в съвременния смисъл) са едно и също. Опозицията — ако
изобщо съществува — засяга само „човека от племето" и „другия" — външ¬
ния, човека от другото племе, евентуалния враг, т.е. съществува (и то в сми¬
съл, доста парадоксален за модерното съзнание) на прагматично ниво. И в
същото време човек и природа са едно и също, човек и тотем са едно и също.
Това единство човек— тотем ни отвежда до другата, също непозната за ми¬
тичното съзнание, опозиция сакрално/профанно. Тя не бива да се смесва със
свое/чуждо. Неразчленимостта човек/тотем (много племена имат една дума
за двете понятия17), земя — небе, се запазва дори на прехода от митическо към
религиозно съзнание. Дори тогава сакралното може да бъде представено ед¬
новременно като свое и като чуждо, профанното — също. Примитивът не
„вярва“ в свръхестествената сила, той се идентифицира с нея. Много от изс¬
ледователите на превърнатата дори в „мода“ в началото на века „мана“ на
племената от Меланезия и Полинезия наблягат върху многозначността на
това понятие. Така „мана“ означава едновременно: самото мислене, обичане,
желаене, както и обекта на мисълта, любовта, желанието; успех и щастие;
свръхестествената сила, която води към успех и щастие и която се обича и
желае; социален престиж в границите на племето, даващ възможност за „вза¬
имодействие“ със свръхестествената сила (шамана)18. Включването в опози¬
цията сакрално/профанно започва със страха. Като цитира думите на шамана
Оа: „Ние не вярваме, ние се страхуваме“, Леви-Брюл изтъква, че градусът
на този страх трасира демаркационната линия между естествено и свръхес-

96



19тествено — линия, все още твърде подвижна за примитивното съзнание .
Страхът от „нещо извън мене“ разрушава тъждеството между „нещото“ и
„мене“, създава опозицията сакрално/профанно, превръща митическото съз¬
нание в религиозно. Всяка митология — в степента, в която разграничава
сакрално и профанно, идеално и реално, естествено и свръхестествено и т.н.— вече функционира като религия. Разрушеното единство човек — тотем (по
'вертикалата и по хоризонталата), разчленяването на „аз“ и „бог“, на „свят
тук“ и „свят отвъд“ са операции от религиозен, а не от митически характер.
Разбира се, процесите са не само трудно уловими, но и обратими — боговете
много често се държат „човешки“, разхождат се по земята, могат дори да
умрат и да се родят отново. Единството смърт — раждане (както ще видим
по-нататък и при фолклора) е явление от митичен порядък. Религията започва
там, където се нарушава единството. Това ще проличи и от анализа на след¬
ващата опозиция добро/зло20.

За митическото съзнание понятията „добро“ и „зло“ нямат онази нравст¬
вена натовареност, която им придава съвременността. Нравствената натова¬
реност, разделянето по етически принцип квалифицира религиозното
съзнание. „Както показва анализът на древното значение на „дике“ и „хиб-
рис“ , правда и кривда (добро и зло) — пише Фрайденберг — тези тотемис-
тични метафори са означавали стихиите на огъня, водата, дървото, имали са
формата на животни, представяли са ги като борещи се, унищожаващи се едно
друго, оживяващи. Космогоническата и есхатологическа образност има двой¬
на потенция: физическа и етическа... и етиката е била някога до-етика или
не-етика и тогава, когато още не е била етика, е получавала своя бъдещ
характер... Тези митологически образи, съвършено лишени от понятие за мо¬
рал или психологизъм, паралелно се отлагат и в ритмиката, където създават
връзка на печалното с бавното, на веселото с бързото. Но в етиката тези
образи имат друго значение... За разлика от предишните си форми, религиоз¬
ното съзнание възниква само там, където вече има някаква степен на абст¬
ракция. Това не е повече от простото противопоставяне на две елементарни
качества. Но вече и то ражда категориите положително и отрицателно. Сега
„да“ и „не“ са качествено напълнени; те вече не изразяват само статуса на
тотема, но съдържат в себе си и квалификация на явленията.“22 Митическото
съзнание не познава оценката, нравствения критерий, то приема нещата като
едновременно добри и лоши, като единни. Оттук може да се изведе и неговата
следваща характеристика — антипсихологизмът.

Неразчлененото митическо съзнание, в което липсва нормативен критерий,
не борави и с категорията психологизъм. „Митът е антипсихологичен и ни
най-малко не се занимава със съдбата на отделните индивиди — пише Меле-
тински. — И това е напълно естествено за общество психологически и соци¬
ално еднородно, в което, както в действителния живот, така и в съзнанието
на хората, родовото начало решително преобладава над индивидуалното и
затова колективът с относителна лекота обуздава всяка лична съпротива.“23
Митическото съзнание е над-личностно, извън-личностно и поради това —
антипсихологично.

97



На неразчленимото митическо съзнание е чужд и историзмът. Ще цитирам
и по този повод разсъжденията на Мелетински, защото те най-пълно изчерп¬
ват проблема: „Митологическото мислене е принципиално неисторично, иг¬
норира историческата хетерогенност, всички многократни изменения на
профанното емпирическо време свежда до еднократния акт на сътворението,
извършен в трансцендентно сакрално митическо време.“24 Митическото вре¬
ме е по-скоро „извънвремие“, време в кръг — в противоположност на хрис¬
тиянското време, което представлява необратим процес с начало и край.
Основна негова единица е цикълът — безкрайно повтарящ се и захранващ
ритуалния автоматизъм и в по-късни епохи, когато житейската емпирия изг¬
лежда (на пръв поглед) изпразнена от митическо съдържание. „Циклическото
възприемане на времето е свързано с особеното разбиране на такива времеви
аспекти като минало, настояще и бъдеще: те не образуват строга необратима
последователност, но по-скоро са разположени едно до друго в единно мито-
логическо пространство. Миналото се повтаря, а бъдещето може да се пред¬
рича, да се вижда предварително, преди да е настъпило. Някъде то вече
съществува по някакъв начин и затова може да се овладее с помощта на
магически средства... Християнското разбиране на времето е исторично по
своята същност. Времето е възникнало, има насоченост и, когато пълнотата
му се изпълни, то ще премине към завършване. Светът се изменя с течение
на времето. Такова разбиране за времето изключва циклизма и възможността

«25за връщане към миналото.
По-нататък ще видим как стои въпросът с историческото време във фол¬

клора, роден в християнската епоха, по какъв начин „истинските исторически
събития се побират в прокрустовото ложе на готовата митологическа струк¬
тура“26, в каква степен фолклорът (в частност — преданието и епоса) мито-
логизира действителността и в каква я отразява буквално. Но преди това се
налага да проследим „истинските исторически събития“ — така, както са
дадени в документалните източници.

3.

Действителното съществуване на Индже войвода е факт, доказан от доку¬
ментите. Името му се споменава във връзка с кърджалийската анархия (през
1799 г.), когато е действувал заедно с един от прочутите кърджалийски гла¬
ватари Кара Фейзи, и след 1806 г. — в документи от Румъния — като наемник
във войските на различни местни князе. Всички останали „исторически фак¬
ти“, съобщени ни от фолклорната история — хайдутуването преди да се свър¬
же с кърджалиите в Сливенския балкан, „прераждането“ му и превръщането
му в закрилник на християните, битката при Караеврен и победата над мес¬
тния султан Юмер Дразу, смъртта му в Урум кьой и т.н. — не се потвърж¬
дават (а някои категорично се отричат) от документалните данни.

Единственото свидетелство за родното място на Индже ни е съобщено от
П.Р. Славейков , който твърди, че в една черковна книга от Кърк-Килисе

98



(дн. Лозенград), а след това и в „Историческо описание на Кърк-Килисе“,
издадено на гръцки през 1881 г., прочел, че Индже е роден в с. Дуганджа
(вероятно — Бабаескийско). Твърденията на Раковски, Иречек, Каниц и дру¬
ги26, че родното му място е Сливен, се базират на местни предания, а не на
документални източници. Прочутият със своето хайдутство през XVIII и XIX в.
Сливен, който Каниц нарича „монополна фабрика за войводи“29, изглежда
съвсем достойно място за раждането на още един прочут войвода. Но това е
допускане по вероятност (от чисто фолклорен порядък), а не по достоверност.
Твърдението на Славейков ми се струва по-достоверно, не само защото е
подкрепено с документ, а и защото е по-естествено Индже да е роден в област
(в случая — Източна Тракия), която е главен терен и на по-късните му дей¬
ствия.

Първите датирани документи, в които се появява името на Индже, са вече
свързани с кърджалийството. В една приписка от Елена се казва: „1799. Сто¬
риха иленците давия със куванлъчаните и утърваха Съба Добрюва сас султана
и сас Индже войвода.“30 Пак от 1799 г. е сведението на руския дипломати¬
чески агент Яковлев, който — по повод сливенския панаир, състоял се през
тази година — съобщил, че по същото време Кара Фейзи и Индже вече били
заели Лозенград и контролирали района с 500-600 души конница31. А Р. Росен
съобщава, че в някакви книжа на Вакъфския манастир (край с. Устрем, Ям¬
болско — тези книжа сега не могат да се открият) прочел, че „между годините
1779-1823, по време на кърджалиите, по тия места на Сакар планина са шетали
Индже войвода и байрактарят му Кара Кольо“32.

Интересно е да се установи какво място е заемал Индже в кърджалийската
йерархия, дали е бил наистина самостоятелен главатар с 500 души конница,
както твърдят преданията, или — заедно с Кара Кольо — доверен телохра¬
нител на Кара Фейзи, кабадаия33, както допуска Славейков в цитирания вече
едноименен исторически очерк. Между 150-те имена на кърджалийски глава¬
тари, разкрити при проучването на турски архиви, името на Индже не се
споменава"* . То не е записано и в един турски документ, представляващ
„тайно донесение“ (предполагаема датировка — 1793 г.), в който са изброени
имената на 20 разбунтувани аяни и кърджалийски главатари заедно с техните
сподвижници и в който името на Кара Фейзи фигурира като „нов разбой¬
ник“ . Можем да допуснем, че по това време Индже още не е бил свързан
с „новия разбойник“, но отсъствието му от списъка на 150-те кърджалийски
главатари (за времето на цялата размирица) е твърде обезпокояващо за при¬
вържениците на теорията, че той е бил самостоятелен войвода с 500 души
конница. Остава ни да приемем предположението на Славейков, че Индже е
бил наемник (може би — доверен — но наемник) при Кара Фейзи и ако е
командувал някакво отделение в армията на размирника, то едва ли е било
500 души — цифра, която би му осигурила място в списъка на главатарите.
По-нататък ще проследя някои от по-главните действия на Кара Фейзи според
турските документи — заради предполагаемото участие на Индже в тези
действия36.

99



Името на Кара Фейзи е свързано с „разцвета“ на анархията, с нейната
организация в бойни единици, с небивалия размах на движението, което —
от разпокъсани разбойнически шайки — постепенно преминавало в много¬
людни походи към големите градове на империята. Така, през 1797 г. Кара
Фейзи вече непосредствено заплашва Одрин, събира от големите селища те¬
жък трибут, парализира одринската войска. Тази практика — да се събират
данъци от населението — е от значение за настоящото изследване, защото
може да хвърли светлина върху някои черти от образа на Индже, както ги
намираме във фолклора. След нападението на завръщащите се от сливенския
панаир търговци през 1799 г. (във връзка с което е едното от двете спомена¬
вания на Индже в документите от периода на анархията) кърджалийските
главатари, сред тях — и Кара Фейзи, вече водят кореспонденция с населението
за изискуемите данъци в пари и в натура. Срещу задоволяването на своите
искания кърджалиите се задължавали да не нападат издължилите се селища
и — нещо повече — да ги бранят от възможните посегателства на официал¬
ната власт при събирането на официалните данъци, които те вече не били
длъжни да плащат. В края на XVIII в. съществували т.нар. „кърджалийски“
селища, намиращи се — срещу откуп, разбира се — под закрилата на опре¬
делен главатар, който ги охранявал както от останалите дружини от размир¬
ници, така и от Портата. Възможно е този феодално-разбойнически начин за
„преразпределение“ на териториите да е всъщност онова легендарно „закри¬
ляне“ на християните, което Индже така успешно провежда във фолклора.
През пролетта на 1800 г. Кара Фейзи — вече начело на 5000 души — заема
Карнобат, опожарява Факия, Кара бунар (дн. Грудово) и Лозенград, но целта
му е Цариград. През октомври същата година той предприема втори поход
към Цариград, като този път обкръжава Сливен, Одрин и Лозенград, „тър¬
сейки свободен излаз към столицата. Стъписването е още по-голямо, понеже
това не са обичайните орди кърджалии, ами организирани корпуси, снабдени
с всичко необходимо, а също и с топове“. Ако — макар и непотвърдено от
документи — участието на Индже в тези крупни кърджалийски действия
може да се предполага, то неучастието му в т.нар. във фолклора „Странджан¬
ска буна“, „Караевренска катастрофа“ и т.н. е сигурно. Става дума за прочу¬
тия странджански заговор, описан (по предания) от Б. Нейков в неговото
„Факийско предание“ и пренесен в някои историографски съчинения37 без
никакво позоваване на документален материал. За тези предания ще стане
дума по-късно. Тук само ще отбележим, че те отреждат на Индже централна
роля в споменатия заговор, като го отнасят — едни към 1802 г., други — към
1810 г. Всъщност нападението над Караеврен (Каравиран — според турските
документи, дн. Близнак, Бургаско), в което наистина имало кула, е станало
през август-септември 1803 г. И централна роля в него има не Индже, не дори
Кара Фейзи, а друг кърджалийски главатар — Али Молла. Начело на 2000
саби, Али Молла отстъпвал към столицата, преследван от Токаджикли — аян
на Султанери — и правителствена войска. Така се озовал около Каравиран,
чието население се укрило в построената от него кула, заедно с добитъка си.
Обсадата траяла три денонощия. Накрая — неполучил никакъв откуп — Али

100



Молла запалил кулата. Там изгорели 600-700 души мирни жители (цифрата
е потвърдена и във фолклора, както ще видим по-късно) и много стока. Що
се отнася до Кара Фейзи, нямащ нищо общо с описаните събития, към края
на 1805 г. след дългите размирици в Източна Тракия, след походите към
Цариград — той решил да се смири и (срещу обещание да не участвува повече
в анархията) станал аян на Брезник. От този момент нататък името му се
губи в документите за кърджалийството.

Какво е станало по-нататък с Индже? Вероятно избухването на сръбското
въстание по същото това време (1804 г.), към което се присъединила голяма
част от кърджалиите, както и близостта на Брезник (новото седалище на
неговия „па-уон“) до сръбските земи, дава основание на някои историци да
предполагат , че след 1805 г. Индже се прехвърлил в Сърбия на страната на
въстаналите християни. Дали през 1806 г. Индже е бил нает в Сърбия или
във влашките княжества, за нашето изследване не е толкова важно — същес¬
твеното е, че го няма в българските земи, където фолклорът продължава да
възпява подвизите му и да ги датира. Но няколко румънски документа от
архива на Кантакузиновци, открити сравнително късно, хвърлят светлина и
върху този въпрос. Документите засягат спорове около къщата на Индже в
Яш, смъртта му край р. Прут и положението на семейството му (жена и едно
дете) след това39. От молбата, подадена от вдовицата Екатерина на 20 ноем¬
ври 1829 г. до румънските власти, научаваме, че Индже е служил като наем¬
ник при влашките князе Морузи (1806-1807 г.), Ханджерли (не е датирано) и
Суцу (1819-1821 г.). През февруари 1821 г. се е включил във войските на
хетеристите и е участвувал в залавянето и екзекуцията на турците в Яш, както
и в набирането на доброволци. В датировката на документите се губи „фа¬
талната“ (както ще видим по-късно йа базата на фолклора) за Индже 1813 г.
Тук няма да се спирам върху многобройните варианти за смъртта или раня¬
ването на Индже във фолклора. Ще отбележа само един от тях, защото той
се пласира понякога и като „исторически факт“. Става дума за раняването на
Индже (в някои варианти — убиване) от Янко Тодоров в с. Урум кьой (дн.
Индже войвода. Бургаско). И днес върху къщата на сем. Янкови в селото стои
каменна плоча с надпис, че Индже тук са го ранили точно на 1 юни 1813 г.
Датата е взета пак от „Факийско предание“ на Балчо Нейков40, който пък се
позовава на народни предания и песни. В много песни денят 1 юни се среща
като празника на Св. Троица, но откъде, дори в народното съзнание, е про¬
никнала годината 1813, е трудно да се каже. Наистина, тази година се губи в
датировката на румънските документи, но предположението, че Индже е на¬
пуснал службата си при влашките князе, върнал се е в Странджа през 1813 г.
и отново е станал кърджалия, и то — в момент, когато движението е вече
изчерпано, ми се струва абсурдно. Бих искала да направя едно друго предпо¬
ложение — за смесването в народното съзнание (доста често срещано явление
във фолклора) на различни лица в едно събитие. Годината 1813 е наистина
„фатална“ за много, но други кърджалийски главатари41. През 1813 г. умират
хасковският аян Емин ага, който би могъл да се счита за „основоположник“
на движението, силистренският аян Иълъкоглу — независимият владетел на

101



Добруджа, също независимият Сирозли Исмаил бей, нишкият аян Гаргалия-
та, а одринският аян Дагдевиреноглу е изселен от земите си. Много е въз¬
можно годината на тази „аянска сеч“ да е останала в народното съзнание и
върху нея впоследствие да е пренесена смъртта на Индже.

В действителност Индже умира на 17 юни 1821 г. в боя на войските на
Заверата с турците при Скулени край р. Прут42. Английският историк Гордън
пише за него в своята „История на гръцката революция“, че „пада при безп-
римерен героизъм, който напомня една от най-светлите страници в гръцката
история

И така — действителният Индже е представен в историческите документи
като наемник — при кърджалиите, влашките князе и гръцките хетеристи —
наемник, който явно е проявявал „безпримерен героизъм“ не само в сраже¬
нието преди смъртта си. Няма никакви свидетелства за неговото „покрови¬
телство“ над поробените християни или за участието му в някакви български
заговори против Портата. Оценката за личността му още през Възраждането
не е била твърде ласкава. Някои от най-изтъкнатите ни възрожденски инте¬
лигенти се изказват за него в доста неблагоприятна светлина: „Кърджалийски
главатари турци, като ищяха да умножат своя сган, прибираха секиго без
изключения народности, стига да е склонен на злодейство — пише Раковски.
— Тогава Индже войвода е съсредоточил около си 500 българи...“ и т.н.44 А
Каравелов — в забележка към Хитовото съчинение „Някои стари български
войводи“ — пише: „Ако Инджето и Кара Кольо да биха имали ум, разум,
патриотизъм и ясно съзнание и ако народът би бил малко по-събуден, и те
биха направили това, което направи Кара Георги в Сърбия.“45 Приблизително
същото отношение има и Славейков във вече цитирания исторически очерк.

Във фолклорната история обаче нещата изглеждат съвсем различно.

4.

Нека най-напред изясня какво ще разбирам като „фолклорна история“.
Специално създадената международна комисия за изследване на преданията
и легендите (Sagenkomission), като взема за основа указателя на приказните
типове на Аарне-Томпсън, обособява сред останалите видове предания раздел
„исторически предания“ (с подраздел — „предания за изявени личности“,
които ще ни интересуват тук). За разлика от легендите46, от преданията с
легендарна основа, от т.нар. „фабулати“47, историческото предание има за
основа ако не реално историческо събитие, то поне вероятно такова. Истори¬
ческото предание няма за тема космогонически или есхатологически мотив,
а етнически, национални или социални образувания — народност, държава и
т.н. То не е история (в съвременния, научен смисъл на понятието), но пре¬
тендира да бъде история. Това е — според Дюмезил — „една художествена
предистория, основана на концептуална схема, която ни отправя към е,цно
по-скорошно минало, пренесено без прекъсване в сегашното“48. В една по-

49ранна своя книга — като прави разграничение между индииските и гръцките

102



предания, от една страна, и римските — от друга, Дюмезил казва: „Докато
Гърция и Индия развиват в грандиозни картини онова, за което са вярвали,
че е начало на световните времена, на хаосите и сътворенията, творба и прик¬
лючения на боговете, организатори на „Цялото“, Рим претендира просто да
проследи, с простотата на вербалните процеси, своите собствени начала и
своите собствени периоди, своето създаване и своя прогрес — творба и прик¬
лючения на царете, които (според него) са го създали. Но тези разкази, дати¬
рани и ситуирани в една близка перспектива, в голямата си част са фиктивни
и наследени от времето, когато Рим все още не е съществувал.“ Докато кос¬
мическите и есхатологически предания — най-често „международни, най-чес¬
то — появили се като типологични образувания“ — пресъздават раждането
на света от хаоса или взаимоотношенията между реално и отвъдно, истори¬
ческите предания фиксират раждането (или развитието) на етноса. Разбира се,
тук едва ли може да се говори за абсолютна чистота на жанра. Въпросът за
чистотата на жанра и изобщо за съществуването на жанрова обособеност във
фолклора е много сложен и твърде различен от въпроса за жанровете в лите¬
ратурата. Неслучайно някои автори51 определят като основна единица във
фолклора мотива, а не жанра. Историческото предание се смесва с космичес¬
кото и есхатологическото, с легендата, може да се превърне в легенда и т.н.
В неговото развитие (по хоризонталата и по вертикалата) могат да се набе¬
лежат две, на пръв поглед — противоположни, тенденции. Едната от тях е
изследвана от Т. Живков в цитираното вече съчинение: „В преданията (исто¬
рическите — б.м., Е.И.) постепенно се преодолява осмислянето на действи¬
телността чрез природата, на преден план изпъква човешкото начало,
отношението към героичната личност. Този герой исторически е различен.
Преданията за Иван Шишман и изобщо за турското нашествие са в известен
смисъл нова степен в сравнение с преданията за юнаци. Преданията за местни
герои от типа на поп Шейтан от Елена, за хайдутите и революционерите са
вече повратен момент в народната историческа проза, когато на преден план
изпъква националното самочувствие, вярата в собствените сили.“ Другата,
„обратната“ тенденция води към легендаризирането на преданието, към не¬
говото митологизиране чрез митично отношение. По-долу ще направя преглед
на двата типа български исторически предания, които представляват и етапи
в етническото съзнание — преданията за юнаци и преданията за легендарни
царе — за да стигна до третия тип — преданията за хайдути (в частност —
за Индже), които са главен обект на настоящото изследване.

Общото между трите типа предания е това, че в центъра им стои личност¬
та, и то — действителната историческа личност. И Крали Марко, и Иван
Шишман, и Индже са действително съществували. Общо е и несъответстви¬
ето между действителните качества (извлечени от документалния материал)
на личността и нейната оценка в народното съзнание, както и разминаването
на историческите и фолклорните факти. Оттук нататък започват различията,
продиктувани от различните етапи в етническото съзнание.

Макар и представен като личност, юнакът е много повече свързан с колек¬
тивното от легендарния цар. При него опозицията свое/чуждо все още не е

103



напълно разчленена, той много повече е изразител на колектива, защото е
продукт на епическото съзнание, на епическото, а не на историческото време.
Същото се отнася и за опозициите сакрално/профанно и добро/зло. Юнакът
е безсмъртен, надарен със свръхестествена сила, легендарният цар е смъртен
и подвизите, които извършва, са много повече в границите на човешките
възможности. При юнака много често липсва оценъчен момент — той може
да бъде едновременно добър и лош, типологиите се сменят в зависимост от
конкретната ситуация. Легендарният цар е задължително добър, доста пъти
прилича на светец и понякога е дори официално канонизиран от църквата.
Разбира се, всичко казано дотук не представлява абсолют, а е въпрос на
степен. Стойностите много често се смесват — в преданията за юнаци могат
да бъдат налице изброените опозиции, а в преданията за легендарни царе —
да отсъствуват. И все пак разлика има. Би могло да се каже, че преданията
за юнаци са по-свързани с митическото съзнание, а преданията за легендарни
царе — с религиозното. преданията за Крали Марко имат своята основа
в едни представи, а в преданията за Иван Шишман и в подобните на тях на
преден план изпъкват други представи — пише Т. Живков. — Нереалното в
последните предания за разлика от първите е свързано най-често с трагичната
участ на отделния човек. Всяко предание съдържа трагична случка, чудесното
е нейното съдържание, то произтича от трагизма на положението, увенчава
героя с ореола на страданието. Юнакът в този смисъл е противоположен
образ. Много често местата, в които се локализират преданията за Иван Шиш¬
ман и подобните на тях, са обект на религиозно почитание. При преданията
за Крали Марко този момент отсъствува и това положение утвърждава кате¬
горично принципиалната разлика между двата вида предания.“

Т. Живков завършва своята типология на персонажите в историческите
предания с образа на хайдутина, който е „повратен момент в народната ис¬
торическа проза“, „ново художествено откритие в българския фолклор“.
„Хайдутинът е реален образ от конкретното битие на хората — социално
обусловен, свързан пряко с ежедневието на робството, образ, твърде конкре¬
тен, който не може да бъде обобщен по този път, по който се изграждат
образите на Крали Марко и Иван Шишман.“54 Хайдутинът е продукт на друга
историческа действителност — Възраждането, първия етап на „новото вре¬
ме“, когато рационализмът ще стане водеща тенденция в съзнанието на хо¬
рата. Естествено е той да притежава съвсем различни качествени белези —
да бъде исторически обусловен, психологически диференциран, „свой“ (спо¬
ред една баба от Сливен, Индже и „децата го познавали“55), „добър“. Неза¬
висимо от двойствения смисъл, който народното съзнание влага в самото
понятие „хайдутин“ — народен закрилник или разбойник — в отделните об¬
рази на хайдути почти винаги е налице категорична нравствена оценка. Така
Индже — там, където е представен като хайдутин — е винаги белязан с
положителен знак. Дори още преди окончателното си нравствено „преражда¬
не“ („На всяксноп и желтица“), дори — още в бандата на Кара Фейзи — той
вече спасява двете озлочестени от кърджалиите попски момичета. Неслучай-
но този фолклорен „факт“ става повод за отделянето му от Кара Фейзи, за

104



превръщането му в „народен закрилник“56. Положителна е оценката за Индже
и Кара Кольо и в едно доста по-късно предание от Грудово (Грудово, където
е вилнял като кърджалия!)57, в което те — по аналогия с дейците на Преоб-
раженското въстание — заклеват селяните за борба със „злите турци“. По
отношение на опозицията добро/зло народното предание за хайдути твърде
се различава от хайдушкия епос, който в много по-голяма степен запазва
типичната за епоса по принцип митическа структура. И въпреки всичко, в
това „силно историзирано“, в това близко до хрониката, в това предание от
„ново време“ могат да се забележат митически елементи. Ще ги проследя по
няколко пункта от „биографията“ на персонажа. Изброените по-долу елемен¬
ти са взети от биографията на легендарния персонаж, на културния герой,
който свързва преданието с мита. Те са: чудесно раждане, героическа женит¬
ба, магическа неуязвимост и смърт (нарушение на табу).

Наистина няма фолклорни „сведения“, които да ни съобщават, че Индже
е рожба на непорочно зачатие, никъде не е казано, че майка му е изяла омагьо¬
сан плод или късче труп, пила е омагьосана вода или е срещала орисници. В
никое от преданията Индже не се е родил от риба или от огнище, никъде не
е създаден от кал. Тези чисто митически атрибути на чудесното раждане не
могат да се открият в неговата биография. И все пак раждането му се мито-
логизира „от втори ред“ — появява се митично отношение. Тук не става дума
за споровете около родното му място, за зачеването му в сливенската „мо¬
нополна фабрика за войводи“, съобщено за първи път от Раковски58 въз основа
на предания и пренесено от други като чист „исторически“ факт. Митологи-
зирането на неговото раждане се отнася към по-късен етап в народното съз¬
нание — „чудесното“ няма природен (по-свързан с природното,
космогоничното можеше да бъде един Крали Марко), а социален характер. В
много предания Индже е от царски произход (в този смисъл е по-свързан с
персонажа на легендарния цар), наричат го „бейзаде“ , описват го „със звезда
на челото, нещо като цар“60. В краен случай е поне „заможен син“61. Тази
митологизация „от втори ред“, която Лотман и Успенски (по повод „царските
знаци“ върху тялото на Пугачов) наричат „типично митологическо отношение
към проблема за името“ 2, няма чисто български характер. В преданията на
много народи героят се превръща в легендарен цар, завърнал се от изгнание,
за да спаси поданиците си. „Царското“ начало внушава сигурност, задвижен
е механизмът на ритуалната стереотипия, цикличната представа за времето
в кръг, за връщането, което е израз именно на митично отношение.

Също като раждането, и женитбата на Индже представлява митологизи-
ране „от втори ред“. И тук връзката с природата е нарушена — Индже не се
жени за девойка-лебед, сърничка и т.н., а за жена, надарена с мъжки качества,
хайдутка. Тази „героическа женитба“ също има международни аналогии —
жената-богатир в руския фолклор, жената-воин (Брунхилда) в скандинавския
и германския и т.н. Жената на Индже язди и се бие редом с него, макар да
няма „сведения“ за собствените й подвизи. В различните варианти на преда¬
нието тя се казва различно, но твърде характерен ми се струва хасковският
вариант63, в който името й е Драгана. Тъй като и за нейно родно място се

105



сочи Сливен64, е интересно да припомня, че в Сливен на всички жени-мъж-
карани казвали „мъжки Драгани". От тези два типа митическо отношение —
чудесното раждане и героичната женитба — те (в нашия случай) имат соци¬
ален характер, се преминава към други два — магическа неуязвимост и смърт— които вече са по-свързани е природното начало.

В много предания (също и народни песни) се говори за магическата неу¬
язвимост на Индже — него го „куршум не фата“, защото носи „риза-ризни¬
ца“65. Тук не се има предвид някаква изкуствено направена желязна ризница
от рода на рицарските, а раждане с „риза“ (това вярване може да се отнесе
към типа „чудесно раждане“ и да го обогати с „природен“ елемент), която —
изсушена и свита като муска — героят носи навсякъде със себе си, за да не
го „хваща куршум“. Това не означава непременно безсмъртие. Ризата може
да бъде пробита единствено със специално излят куршум от скъпоценен ме¬
тал. В много варианти на преданието .Индже е убит със сребърен куршум,
който чорбаджи Янко (или Кара Кольо) излива сам, като при леенето изрича
магьоснически заклинания. „Народното вярване в чудодейната мощ на спе¬
циално излетия от скъпоцен метал куршум — пише Цв. Романска — е отглас
на старинни народни схващания, широко известни и у други народи.“66 Това
вярване е именно митичното отношение, което дарява героичната личност с
чудесни качества, проявени тук с природния си характер.

Вариантите за смъртта на Индже са много. За най-разпространения от тях— вс. Урум кьой от чорбаджи Янко Тодоров, който понякога се пласира и
като историческа истина — вече стана дума. Според други варианти, той е
убит в Урум ени кьой (дн. Българово, Бургаско), в Едига (Кючук Стамбул,
Бояджи кьой, дн. Багра, Хасковско), в Смавлий (дн. Руманя, Старозагорско),
в Мълима (не се локализира), в сливенските покрайнини, в Узунджово, в
Добруджа и т.н. „Убийците“ съответно са: момче-свинарче, черен манафин,
гъркинята Янула, дъщеря на чорбаджи Тодор (може би — вариант на чорба¬
джи Янко Тодоров), Кара Кольо. Има и вариант, че лобното му място е просто
гората, където „сама е пушка пукнала“. Вариантът за Урум ени кьой и мом-
чето-свинарче се среща най-напред у Раковски67, откъдето го взема и Ире-
чек68. Приблизително същото срещаме и у Панайот Хитов, който локализира
мястото на убийството в сливенските покрайнини69. Вариантът за Урум кьой
ни е съобщен най-напред от Б. Нейков70. Той се потвърждава по-късно от
Г. Горов и от моите собствени проучвания в същото село през 1982 г., за
които ще стане дума по-късно. Сякаш — в потвърждение за вероятността
на събитието — Г. Горов отбелязва: „Урумкьовските момци са известни в
цялата околност като най-добри борци (пехливани). Рядко там може друг да
им „дели мегдан на гюреша“ по сборовете ^панагире) и да им вземе шилето,
каквото обикновено се дава на първенеца“ . Потомците на ония смелчаци,
дръзнали да убият (или дори само ранят) Индже войвода, стават пехливани,
както и някои от последните Бимбели, потомци на прочутия Факийски род,
са днешни шампиони по борба.

Във варианта на Б. Нейков има една доста характерна особеност. Веднага
след варианта за убийството, извършено от Тодор (или Михаил) и дъщеря му

106



Янула, се появява и вариантът със свинарчето — без нито единият от двата
да опровергава другия. Приблизително същото ми се случи (почти един век
след Балчо Нейков), когато разпитвах в сегашното Урум кьой (Индже войво¬
да) за смъртта (или раняването) на Индже. Единият от информаторите —
Илия Янков — се оказа правнук на „убиеца“ Янко Тодоров. Освен варианта,
известен ми от Б. Нейков и Г. Горов, той ми разказа историята и на самия
„убиец“, в която също имаше митични елементи. И той, и останалите инфор¬
матори от селото настояваха на версията за убийство и я предаваха като
абсолютна историческа истина. По-късно ги попитах дали са чували варианта
със свинарчето. Отговориха ми: „Това също е верно, но е станало после“.
Оказа се, че не сймо според Б. Нейков и неговите информатори, но и според
наши съвременници от предпоследното десетилетие на XX в. един човек може
да умре два пъти.

Споменах собствената си анкета в с. Индже войвода, за която подробно
ще стане дума във финала на настоящата работа, защото тя потвърждава
парадокса в преданието на Б. Нейков и се свързва с най-митичния елемент
от биографията на персонажа — неговото безсмъртие. Много от преданията
за Индже твърдят, че, когато го погребали, земята го изхвърляла три пъти,
че оживял и дълго скитал из Странджа (или Сливенския балкан) с дружината
си. Съществуващите независимо един от друг варианти на смъртта му народ¬
ното съзнание подрежда в някаква последователност, която не е историческа,
а отново циклична, митическа. „Смъртта на културния герой — там, където
се описва — казва Мелетински — често се мисли като неокончателна, остава
надеждата за възвръщане от царството на мъртвите, оживяване в бъдещето.
Изпитанията, през които преминава културният герой, или другите персона¬
жи от архаическите митове, понякога се интерпретират като своеобразни
„страсти“-страдания, с цената на които героят придобива сила и мъдрост за
себе си и за човечеството.“72 Със споменатите от Мелетински изпитания се
свързва и представата за смъртта (не окончателната, а разбрана именно като
временно изпитание) като нарушение на табу. Бастисването на Урум кьой
точно на Света Троица представлява нарушаване на табуто (няма значение,
че става дума за християнски празник — вече видяхме как народното съзнание
митологизира и християнските символи), за което Индже получава наказани¬
ето си. Характерно е, че преди нападението него винаги го предупреждават,
че ще извърши грях. В различните варианти го предупреждават ту жена му,
ту Кара Кольо, ту дори Кара Фейзи, който не е християнин и няма защо да
се интересува от християнските празници (този вариант също потвърждава
митическото съдържание на табуто). Прекрачил табуто, Индже е наказан със
смърт, но не завинаги, а временно, което му позволява да оживее и да умре
по друг начин още няколко пъти.

Един доста интересен вариант (пласиран като историческа истина) ни пред¬
ставя Славейков в цитирания вече исторически очерк „Кабадаии“. Според
него Индже е убит при един мост в Урум кьой около 1810 г., но имало друг,
по-млад Индже (от неговия род), който именно е убит в гръцкото въстание
през 1821 г.73 Това ни отвежда към специфично митическия мотив за единс-

107



твото смърт-раждане, където (един от вариантите на „чудесно раждане“) но¬
вороденият е възвърналият се между живите умрял, който почти винаги е
негов роднина, С единството смърт-раждане се свързва и бързият растеж на
героя „не с дни, а с часове“, познат ни от фолклора на много народи. Обик¬
новено това е героят-избавител, който „се ражда в момент на беда и веднага
се захваща с освободителното дело. Той се ражда възрастен, защото е въз¬
растният, върнал се от другия свят. Но тъй като жената не може да роди
възрастен човек, се появява мотивът на превръщането на детето във възрас¬
тен, което в приказката се представя като необичайно бърз растеж.“74

И така — дори през Възраждането — първата епоха на „новото време“
(както видяхме — и в самото „ново време“), дори в преданията за хайдути —
едни от последните фолклорни герои, свързани с нов етап на етническото
съзнание, когато то се превръща в национално съзнание, се забелязват про¬
цеси на митологизация, на митично отношение. Етносът — в копнежа си по
силна личност, която да го изведе от рамките на историческата обреченост
— измисля събития, размества дати, личности и квалификации и вярва в тях.
„Фолклорната история съдържа, особено в трудни и героични времена —
пише Т. Живков — идеята за бъдещето като връщане към миналото идеално
състояние на етническото цяло. На тази основа във фолклорната история
съществуват представите за възвърналия се избавител, на тази основа също
така за родоначалници на селища и родове се поставят царе или героически
личности. Всичко това показва, че етносът чрез своето историческо (според
мене — митическо — б.м., Е,И.) съзнание свързва минало и бъдеще и мито-
логизира до най-ново време своята история.“7

И ако това се отнася за фолклорната история, за историческото предание,
определено (от вече цитирания Азбелев) като наука (макар и примитивна), то
в много по-голяма степен важи за епоса, който принадлежи към сферата на
изкуството.

5.

Понятието „епос“, приложено към песните за Индже, има донякъде усло¬
вен характер. Самите песни са разпределени в два тома от поредицата „Бъл¬
гарско народно творчество“ — онези, които се отнасят за кърджалийския му
период, са квалифицирани като „исторически“, а другите — от периода „на¬
роден закрилник“ — като хайдушки. По-горе стана дума за голямата относи¬
телност при определянето на фолклорните жанрове — в международен и
особено в национален мащаб. И — ако в наративния фолклор границите са
все пак по-плътно очертани — в песенния въпросът за жанра е поставен доста
по-сложно. В цитираното вече съчинение Б. Ничев поставя под съмнение:
1) принадлежността на епоса по принцип изцяло към областта на фолклора
и 2) самото съществуване на български епос. По този начин дори цикълът за
Крали Марко остава в някакво неназовано, „междужанрово“ пространство.
Но ако приемем, че този все пак доста типичен цикъл има „право“ да се

108



нарече епос, въпросът с историческите и хайдушките песни остава нерешен.
Като се опитва да обособи — на базата на тематични, хронологически и
съдържателни различия - историческата песен в отделен жанр, Проп смята,
че тя е „промеждутъчна степен между два крайни полюса: колективното
творчество на селяните в областта на традиционния фолклор и индивидуал¬
ното творчество на художниците-писатели“76. Ако в руския фолклор нещата
стоят приблизително така (казаното от Проп може да се отнесе без съмнение
към късната историческа песен от периода на капитализма, но песните за
Иван Грозни например — също смятани за исторически — са много по-близки
до героическия епос), то за българския едва ли е правомерно да се правят
такива обобщения. Прав е Б. Ничев, когато твърди, че хайдушките песни са
„по-скоро етап в идейно-тематичното развитие на южнославянската епическа
песен, отколкото неин жанр“77. А що се отнася до историческата, в който
раздел са попаднали песни отпреди турското робство, песни за заробвания и
потурчвания, за размирици и войни до средата на XIX в. и оттам насетне —
т.е. песни, обединени единствено от наличието на някакъв (понякога — съвсем
относителен) „исторически“ елемент, нейното пък обособяване в отделен
жанр изглежда съвсем абсурдно. И така — за да избегнем невероятната жан¬
рова бъркотия — тук ще приемем понятието „епическа песен“ (и само за
удобство — „епос“) с пълното съзнание за неговата условност.

Ще започнем изследването на митичното отношение в цикъла за Индже,
на „парчетата митология, пренесени в епопеята“ — по остроумния израз на
Дюмезил , като приемем за изходна позиция използуваната по-горе струк¬
тура на мита: чрез проследяването на опозициите свое/чуждо, сакрално/про-
фанно и добро/зло, чрез психологизма и историзма.

„Античният фолклор се базира на митологията — казва Фрайденберг —
като формално не нарушава в нея нищо. И въпреки това, истинският смисъл
на мита за него е забравен. Стараейки се максимално да съхрани формалната
точност в преразказа на словесните митове или в повторението на определени
действия, античният фолклор не помни и не разбира това, което е създало
тези митове, предметите, действията — тяхната семантика. Както и митоло¬
гията, този фолклор носи масов, доиндивидуален характер. Но между тях има
коренна разлика: фолклорът „използува“ мита, т.е. взема го във вече готов,
направен вид — не „твори“ мит. Фолклорът не е първично, а вторично по
отношение на митологията явление.“79

Фрайденберг е безспорно права, като прокарва тази тънка (особено тънка— в античния фолклор) качествена граница между мит и фолклор — граница,
която отбелязва две различни степени на съзнание. Ако съотнесем към ней¬
ната теза споменатите по-горе „вторични митове“ или митичното отношение,
което намираме на всички етапи на народното съзнание, те, струва ми се,
няма да влязат в противоречие с нея, а само ще я дообогатят. Една друга
теза80, за която понякога се използува доказателствен материал също от ан¬
тичността, изравнява в известен смисъл „използуването“ и „творенето“ на
мита. Според нея „ползуването“ или социалната функция на един текст го
прави да бъде или да не бъде мит. Всъщност „ползуването“ представлява в

109



известен смисъл митичното отношение, което е централен обект на настоя¬
щото изследване. Така че „ползуване“ и „творене“ на мит могат да бъдат
равнозначни, ако се отчита разликата между мита в неговата първична форма
(като тип съзнание) и митичното отношение (характерно за всички типове
съзнание).

Една от най-характерните специфики на прехода от митическо към епичес¬
ко съзнание е разчленяването на опозицията свое/чуждо в нейния най-генера-
лизиран вариант човек/природа. Като анализира тенденцията „от мит към
логос“ (според него — единствена в развитието на съзнанието), Кесиди твърди
в едноименната си книга, че „епическото възприемане на природата не бива
да се разбира като абсолютно непосредствено, нерефлективно или дорефлек-
тивно-митологическо, което не провежда никакво различие между външно и
вътрешно, между субективно и обективно... Не в епоса, а в мита природата
играе самозадоволяваща се роля, тъй като на митологическо ниво на съзнание
човекът слабо различава себе си от природата и чувствува себе си като почти
нищо не означаваща нейна добавка“ *. И ако това е вярно за „чистия“ епос
(Кесиди има предвид Омировата епоха), то би трябвало в много по-голяма
степен да засяга по-късните „епически“ образувания като хайдушката или
историческата песен. Безспорно, епическото съзнание разчленява свое и чуж¬
до, човек и природа (по-задълго остават неразчленени иманентно „чуждите“,
враговете, представени много често зооморфно), нещо повече — то разчле¬
нява в някаква степен „аз“ и „другите“, един човек от друг човек. Епическото
съзнание абстрахира, рефлектира, изгражда опозиции. Обратното твърдение
би било абсурдно. И все пак, освен тенденцията „от мит към логос“, същес¬
твува и друга (не бих я нарекла „обратна“, а „успоредна“) — онази, която
„съхранява“ или „връща“ (когато става дума за митическо отношение, това е
едно и също) на епоса неговата митическа структура, дори — разбрана само
като присъствие в него на митически елементи.

За единството човек— природа в цикъла за Индже могат да се намерят
много свидетелства. В един от вариантите на прочутата песен „Заплакала е
гората“ се казва:

„Дорде бе Индже млад ерген
и гората бе весела,
весела и наредена:
до всяко дърво и юнак,
под тъпка ела бял чадър,
под чадър Индже войвода.
Откак са Индже ожени,
нажалила са й гората,
гората и планината,
и на гората листето,

82и па полето тревсто...“

„Жалбите“ на гората, разбира се, могат да се възприемат и като метафора,
което ще свидетелствува за високата рефлексия на народното съзнание в този

110



момент, за едно художествено отношение към връзката човек — природа. Поз¬
волявам си обаче да запазя известни резерви по този въпрос. Цитираният
вариант е един от най-ранните83 и да се допуска именно при него художест¬
вено отношение, е, разбира се, възможно, но не съвсем убедително. По-веро¬
ятно ми се струва, че в народното съзнание „гората“ и „любимата“ се смесват
повече по митичен, отколкото по художествен принцип. Гората и любимата,
природата и човекът са едно и също, неразчленимо цяло.

Още по-недвусмислени са примерите, когато става дума за смъртта на
хайдутина. Обикновено умрелият герой лежи на „горови листа“, на „зелена
морава“, възглавница му е „камък саморасъл“ или „студен, бистър кладе¬
нец“, а завивка — „чер облак“ или „дебела слана“84. Около главата му кръжат
птици — гарван, сокол, понякога това са превърнатите му в кукувици родни¬
ни. Птиците ръфат месата и пият кръвта му (явление от чисто митически
порядък, което няма моралната оценка на едно по-късно съзнание или — чрез
митично отношение — елиминира тази оценка). Нещо повече — твърде раз¬
пространен мотив в хайдушкия епос е „комкането“ с кръвта на първия срещ¬
нат — бил той „свой“, или „чужд“. Така — чрез тревата, листата, облаците,
водата, животните (в една песен Индже иска да вържат коня му до гроба ),
чрез ритуалното изяждане на месата или изпиване на кръвта — героят се
сраства, разтваря се в природата, „връща“ се към изначалната си същност, от
която — впрочем — никога не се е отделял задълго. Единството се възста¬
новява.

Два варианта на една песен за Индже ни разкриват твърде интересно съв¬
падение. В единия от тях — търновския — Индже приканва Кара Кольо:

„... развивай, Кольо, байраци,
избирай млади юнаци...
А чс щем, Кольо, да идем
па тази пуста Мълима,
че са мълимпи болсри,
болери и чорбаджии...“86

По-надолу се казва, че — освен това — мълимци са и „куршумджии“ и че
Мълима е „града голяма“. А в родопския вариант откриваме следното:

„Развявай, Кольо, байрака,
събирай, Кольо, момчена...
Чс ще да идем, бре Кольо,
Маламджа да бастисаме.- 87Твърде я кажат зепгипка ,
зспгинка и куршумджийка.
През кавал куршум пронизва.“88

Почти всичко в двата варианта съвпада — богатството, куршумджийство-
то, Кольо, байракът и момчетата. Приблизително близки фонетично са и
двете имена — Мълима и Маламджа. Само че в единия вариант това е име
на град, а в другия — на жена. Град Мълима (дори село с това име) не

111



съществува в османските документи и карти от епохата, а Маламка войвода
се споменава в една песен от Разградско, но исторически сведения за нея
няма. Това ме наведе на мисълта да потърся етимологията на двете имена,
явно смесени в народното съзнание. „Малама“ на гръцки означава „злато“ (в
друга песен за Индже се казва, че той носи „риза ризница сребърна, и от
сребро, и от малама“89). А „малюм“ на турски означава „знаменит, известен“.
И в двата случая имената Мълима, Маламджа вероятно имат обща етимо-
логия. По-правдоподобен ми се струва гръцкият произход, защото златото —
освен като средство за обогатяване — може да се разбира и в неговия смисъл
на сакрален метал.

И така — за народното съзнание няма значение дали това, което ще се
„бастисва“, е град или мома-хайдутка. Важното е, че то е „златно“ или (ако
изберем турския вариант) „знаменито, известно“. Важно е също и това, че —
независимо дали е град или жена — „нещото“ е чиста фикция. В случая
тъждеството човек-природа се видоизменя в човек-град. Това естествено про¬
излиза от неговия фолклорен (а не чисто митически) характер, защото във
фолклора събитията се избират по вероятност (невероятно е да се „бастисва“,
например гората, за един град-фикция това обаче е вероятно). И все пак —
тъждеството е налице, налице е заличаването на опозицията свое/чуждо (ма¬
кар само като елемент) и за фолклорното съзнание. Неслучайно Лотман на¬
рича естетиката на фолклора „естетика на тъждеството“ — „отъждествяване
на изобразяваните явления от живота с вече известни на аудиторията и влезли

«90в системата от „правила-модсли-щампи .
„Естетиката на тъждеството“ има връзка и с един друг механизъм, по

който се изгражда опозицията свое/чуждо във фолклора. Става дума за вярата
и на слушател, и на певец във фолклорното събитие, за неговото представяне
като истина. Събитията — действително и фолклорно — са тъждествени,
между тях не съществува опозиция — свое/чуждо тук се изразява като исти-
на/лъжа. Фолклорното съзнание не отхвърля лъжата (като „чужда“), то не я
допуска. То няма възможност да избира между истина и лъжа, защото за него
допустима е единствено истината. Корените и на тази неразчлененост са от¬
ново в колективната психика. „Човекът от тази епоха — пише Гуревич за
епохата на средновековието — не е обособен индивид, ориентиращ се в света
с помощта на собствените си знания и способности, той е член на групата, в
настроенията, умствените механизми, традициите на която е вкоренено него¬
вото съзнание, и преди всичко от тези колективни вярвания и представи черпи
той своите убеждения, и в това число — критериите за истина и лъжа. Истина
за него е главно това, в което вярва колективът, и той не е способен да
противопостави своите лични убеждения на колективната истина — такава
персонална истина той не познава. Нещо повече — принадлежността към
колектива ражда у индивида настоятелната потребност да утвърждава тези
истини, които са жизненоважни за колектива, към който принадлежи.“91 За
колектива, който възлага надеждите си на силната личност, е жизненоважно
тази личност наистина да бъде силна, добра и безсмъртна. Затова кърджа¬
лийският наемник Индже се превръща в закрилник на българите, затова е

112



напълно възможно той да умре два пъти. Индже е необходим на етноса и той
го измисля — такъв, какъвто му е нужен.

Възникнал на една степен на развитие, когато християнската религия е
отдавна господствуваща (би трябвало да се очаква — и доминираща), българ¬
ският епос естествено разграничава сакрално и профанно, разпределя прост¬
ранството на „божествено“ и „човешко“, персонажите си — на „отвъдни“
(змейове, самодиви, светци и светици) и „реални“ (смъртните хора). Това
разчленяване, познато за епоса (за разлика от мита) е все пак твърде условно.
Съществуват множество песни, в които сакралните и профанни пространства
и персонажи не само се смесват, но се и заменят едно-друго. Известните
мотиви за „змейовската“ или „самодивската“ сватба с „обикновени“ мома
или момък, за „слънчовата женитба“, за самодивите, които помагат на юнака
да спечели битката или витаят около смъртното му ложе, за юнака, превръ¬
щащ се в змей, най-добре илюстрират това. Но сакрално и профанно могат
да се появят неразчленени във фолклора и без намесата на тези „свръхестес¬
твени“ персонажи. Един ярък пример за това е мотивът смърт-раждане, който
вече разгледах във връзка с преданието. Героят (не само юнакът, но и Индже)
„свббодно“ преминава от реалния в отвъдния свят и, обратно, умира два пъти
и т.н. — операция от чисто митически характер.

Малко по-горе — по повод общата етимология на Мълима, Маламджа —
стана дума за разбирането на златото (също и среброто) като сакрален метал.
Третирането на благородните метали като сакрални е познато не само в бъл¬
гарските вярвания. Можем да го срещнем у много народи. Ще приведа нача¬
лото и края от един вариант на цитираната песен за „Мълима града голяма“,
заместен тук с Гръцкото село (Урум кьой):

„Индже майци си думаше:
— Мале ле, мила майчо ле,
стани ми, мале, събери,
твоите стари золоти,
да пода на кумунджие,
да стора риза сребърна,
сребърна риза-ризница...“

„Янко майци си думаше:
Мале лс, мила майчо ле,
етапи ми, мамо, събери
твоите стари золоти,
ще пода на кумунджие,
да слея куршун сребърен,
да си Ипджсто убия...“92

И в двата случая (куршум-ризница) среброто се разбира в неговия сакрален
смисъл — то е „чудесното“, което предпазва героя (в единия случай) от смърт
или го убива (в другия) въпреки всичко. Но именно тук, освен тъждеството
живот-смърт, е налице и друго тъждество. Среброто наистина е сакрално,
чудесно, притежава свръхестествени качества, но заедно с това то се допира
до „обикновеното“, профанно тяло на героя, като го прави едновременно
смъртно и безсмъртно. И още нещо — освен в посочения сакрален смисъл —
среброто (и златото) се разбира съвсем профанно — то е онова, заради което
се „бастисват“ градове и села, моми-хайдутки и богати чорбаджии, съвсем
обикновен, макар и скъпоценен, метал, пари.

Въпросът за разчленяването на опозицията добро/зло в епоса (класическия)
е доста сложен и се третира в науката по твърде различни начини. Някои

113



автори смятат, че наличието на нравствена оценка „свидетелствува за разла¬
гане на класическата епическа форма“93, че епическото съзнание „оперира с
безлични категории“94, други твърдят, че „в епоса всички основни герои са
положителни и изразяват националните идеали“95. Едно внимателно преци¬
зиране на тези, на пръв поглед, крайни мнения ще покаже, че те в действи¬
телност не са чак толкова крайни. Защото в епоса героите и постъпките могат
да бъдат едновременно натоварени и ненатоварени с нравствен смисъл. В своя
анализ на „Махабхарата“ Дюмезил остроумно отбелязва този парадокс, като
задава въпроса, защо толкова „добри“ персонажи са на страната на „Злото“,
защо толкова герои са в армията на демона96. Значи — добро и зло същест¬
вуват, но твърде често разменят местата си, твърде често са тъждествени.
Примери за това могат да се намерят в епическите песни на много народи.
Опозицията понякога е заложена и в самите имена на героите. Така например
„Етеокъл“ се превежда като „истинска слава“, а „Полиник“ — като „много
раздори“, но това не означава непременно, че Етеокъл е добър, а Полиник —
лош. В епоса героите и постъпките често разменят знаците си — героите
стават врагове и враговете — герои. Това явление, наблюдавано у много
народи, М. Браун нарича „негативизация на фабулата“97. И още нещо — в
епоса (независимо от това, как са „разместени“) „добро“ и „зло“ невинаги
имат същия нравствен смисъл, който им придаваме сега. Тяхното смислово
натоварване много често е близко до митическото.

При това „разместване“, „объркване“ на знаците дори в класическите фор¬
ми на епоса въпросът за опозицията добро/зло в цикъла за Индже, който
(както вече приехме) и по време на създаване, и по мотиви се разграничава
от тези класически форми, е още по-сложен. Преди всичко песните за Индже
би трябвало да се обособят в два цикъла — според „периодизацията“ на
неговата „дейност“ — песни от кърджалийския период и песни от периода
като „народен закрилник“. Докато във втория цикъл той почти винаги е оз¬
начен с положителна оценка, в първия — когато името му се свързва с това
на Кара Фейзи — оценката е твърде противоречива. Разбира се, става дума
само за случаите (и от двата цикъла), когато изобщо има оценка. Липсата на
оценка ще бъде разгледана по-долу.

В песните, където Кара Фейзи действува самостоятелно, отношение към
него съществува и то винаги е отрицателно — „Фезия Караешкия“, „Зулумите
на Кара Везия“ и т.н. С появата на Индже оценката (и към Кара Фейзи) или
се заличава, или е твърде противоречива. Характерни са два варианта на пе¬
сента за нападението над Котел (и двата — от Котел), където — при, общо
взето, еднакво сюжетно развитие — има различно отношение: в единия ва¬
риант шивачът Гочо се обръща към Индже с думите: „Индже бре, сербез
войводо“ , в другия — „Бре, Индже, млада войводо“ . В първия случаи
оценката е отрицателна, във втория — ако не е положителна (формулата
„млада войвода“ обикновено се приема като натоварена с положителен сми¬
съл), липсва. За разлика от тази песен, където (макар и в различни варианти)
добро и зло се смесват, в „Кърджалии-Карафезии“ Индже е пряко противо-

114



поставен на Кара Фейзи, въпреки че — от друга страна — е включен в нари¬
цателния смисъл на заглавието й:

„Индже войвода молба приима,
“ «100Кара Феизи измола нема.

Това донякъде подготвя прехода към втория цикъл за Индже като „народен
закрилник“.

Ще се върна за малко към „Факийското предание“ на Балчо Нейков, за да
прецизирам „историята“ на Индже и да отделя по-ясно двата периода, тъй
като въз основа на епоса такова прецизиране не може да се направи. Епосът
често смесва периодите.

Индже се появява за първи път във „Факийско предание“ във връзка с
Караевренската катастрофа. Т.е. — вече, ако не „прероден“, то поне на път
да се „прероди“. В преданието оценката за него е твърдо положителна — той
се поставя начело на заговора против Драза и Кара Фейзи, заедно с Вълко
Бимбелов, дядо Никола Узуна, Вълчан войвода и Моню войвода. Фиксиран
е и моментът на „прераждането“ — скарването с Кара Фейзи и историята на
песента „Заплакала е гората“, която жетварките изпяват, а той ги дарява с
жълтици. По време на самата катастрофа той е категоричен противник на
Кара Фейзи. В епоса обаче нещата са представени по доста по-различен начин.
Там имената на двамата кърджалийски главатари са винаги заедно и оценка
липсва. Тя липсва и в песента за нападението над Едига, където Индже вече
действува сам. Според Балчо Нейков запалването на Едига става след Кара¬
евренската катастрофа и в преданието дори се казва по този повод, че „Индже
войвода все добрини е правил и е лошав само за кючукстамболиите“101 (Кю-
чук Стамбул — Едига). В песента той просто подпалва Едига и не е ясно
дали това е добро, или лошо. Вероятно тази липса на оценка е дала повод на
съставителите на сборника „Българско народно творчество“ да включат пе¬
сента в кърджалийския цикъл. И наистина като мотив тя е по-свързана с него,
макар че „хронологически“ мястото й е във втория.

Тук възниква въпросът, дали народното съзнание „щади“ Индже заради
по-късната му (исторически несъществувала) роля на „народен закрилник“
или отново се сблъскваме с тъждеството добро-зло, имащо чисто митически
характер. При разглеждането на този въпрос трябва да се направи уговорката,
че за епическото съзнание (преданието тук донякъде се изключва) понятията
„по-рано“ и „по-късно“ не съществуват. Епическото съзнание разполага съ¬
битията в успореден план, за него двата периода на Индже се смесват. Индже
е „добър“ (доколкото изобщо има оценка) и в своя кърджалийски период,
защото трябва да бъде добър — такава е фолклорната конвенция. Той е „до¬
бър“ иманентно, макар някои от постъпките му да са натоварени с отрицате¬
лен нравствен смисъл. Това, както видяхме, е характерно за епоса по принцип— за разлика от наративния фолклор, който в много по-голяма степен се
ръководи от нравствени нормативи. Така че едва ли може да става дума за
„щадене“ в името на някакви по-„късни“ нравствени натрупвания. Индже си

115



е „добър“, но — като всеки епически герой — има право да извършва и „лоши“
постъпки.

„Естетиката на тъждеството“ се проявява най-категорично във вече цити¬
раните „паралелни“ пасажи за Индже и Янко, които събират „старите золоти“
на майките си, за да излеят — единият ризница, другият куршум. Песента е
от втория период, включена е на съответното място в „Българско народно
творчество". Въпреки това в нея оценка липсва. От една страна, опозицията
е налице — ризница/куршум, живот/смърт. От друга обаче, те са противо¬
поставени само формално — цялата „еднаквост“, „паралелност“ на пасажите
води към мисълта за тъждеството на двата компонента от опозицията. И в
двата случая липсва оценка — нито ризницата, животът, Индже са квалифи¬
цирани като „добри“, нито куршумът, смъртта, Янко — като „лоши“. Или
обратно. Те са тъждествени, разтоварени от нравствен смисъл, митични.

Разчленяването добро/зло в епоса — там, където изобщо го има — не би
могло да доведе до психологизъм. За да се появи психологизъм, бинарните
опозиции са недостатъчни, нужно е много по-сложно разпластяване на моти¬
ви, герои, събития. Антипсихологизмът на епоса — по аналогия с митичния
антипсихологизъм — се обуславя от колективизма на съзнанието и от него¬
вата (на епоса) обективност — дотолкова, доколкото всички събития и герои
са представени като истински, И отношението към .тях има много повече
митически, отколкото психологически характер.

Все пак в някои от песните за Индже (и от двата цикъла) се появяват
психологически мотиви. Те са свързани предимно с разкаянието за извърше¬
ните злини и в някаква степен се отнасят към опозицията добро/зло. Напри¬
мер:

„Да знаеш, Кольо, да знаеш,
да знаеш, ала нс знаеш,
каква ми й тъга паднала,
тъга, Кольо ле, тешчина —
дали ми й на зло, на добро?“102

Или:

доста си хора плашихме,
доста гора веселихме,
много майки разплакахме,
много невести раздомихме,
повеч сирачета оставихме,
много имане събрахме.
Кога си деца нямаме,
кому щем да ги оставим?“103

Появата на психологизъм — дори само като слаборазчленени елементи —
е една от разликите между класическия юнашки и хайдушкия епос, който
може да бъде квалифициран като „историческа песен“. „Монументализмът
на героическия епос — казва Проп — се сменя с реализма на историческата

116



песен.“104 A — щом става дума за реализъм — вече може да се говори и за
психологизъм, за ранни, неоформени черти на „литературност“, т.е. — за
разпадане на класическите епически норми. Но, както видяхме, този психо¬
логизъм е все още слабо отчленен от.епическата традиция и отчленяването
му — доколкото го има — може да се разглежда и като вариантност на
опозицията добро/зло.

Във връзка с „периодите“ на Индже стана дума за това, че епическото
съзнание разполага събитията в успореден план, докато фолклорната история
се старае, поне донякъде, да ги „подреди“. С това се стига до един друг важен
въпрос от паралела мит — епос — въпроса за историзма на епоса.

Проблемът за историзма на епоса ще разгледам от две гледни точки:
1) епосът като историческо отражение на реални събития и 2) разбирането
за времето в епоса.

Като правят, разбира се, много уговорки, някои автори все пак квалифи¬
цират епоса като история. При Веселовски105 историята е „почва за раждането
на епоса“, при Ауе^бах106 епосът е „припомняне на реални исторически съ¬
бития“, при Проп10 „отношение към историческите събития“. От друга стра¬
на — там, където се разглежда връзката епос— мит — обикновено се смята,
че епосът „претворява“ мита, а доста по-рядко се среща тезата, че той може
да бъде и митично отношение към историята. Взаимоотношенията мит — епос— история са разгледани пространно у Мелетински във връзка с прехода от
ранните епически форми към класическите, затова ще си позволя един по-дъ¬
лъг цитат от него: „При прехода към класически героически епос преди всичко
се изменя епическият фон: той загубва митическите си черти и придобива
исторически, по-точно — квазиисторически, доколкото съществено се явява
изменението на езика на описанието, а не правдивото изображение на исто¬
рически обекти. Епохата на ранните държавни образувания и на етническо-
политическата консолидация измества и заменя образа на „ранните времена“
на митическото първосътворение, тя се описва понякога като особено герои¬
ческо време, като славно национално минало, образец за подражание на по¬
томците. Елементите на идеализация на героическата старина са се засилвали
в обстановка на упадък на древните държавни центрове или на чуждоземни
нашествия. Квазиисторическият фон придава нов смисъл на старите сюжети— например борбата с чудовища, чиито образи сега се сливат с представата
за чуждоплеменна, чуждоверска, враждебна етническа среда... „Историзмът“
на епоса все пак не изключва широкото използуване — по отношение на
историческите персонажи и събития — на митически мерки, модели и струк¬
тури... Митологическите модели поначало определят сюжетните схеми, а не

- 1 «108се внасят впоследствие, заради забравянето на историческите факти.
По-нататък, като се основаваме на песните, свързани с вече неколкократно

споменаваната „Караевренска катастрофа“, ще видим как епическото съзна¬
ние „датира“ фолклорните събития. Според Балчо Нейков запалването на
караевренската кула е станало на 7 август (месецът приблизително съвпада
с историческите сведения в османските документи за нападението на Али

117



Молла) 1810 г. Годината (в действителност — 1803) е определена въз основа
на няколко песни. Така в една от тях се казва:

„Четири (дни — б.м., Е.И.) се мина Илинден,
Дразу в кулата гореше,
Индже си люто кълнеше...“109

В друга Кара Фейзи (а не Али Молла) заплашва караевренците, че ако не
му платят откуп, ще подпали кулата в „неделя“110. „Неделята“, празникът
изобщо, е много характерен като ден за случване на фолклорните събития
(другаде Индже прави нападенията си „у светла, млада неделя“ и т.н.). Като
съпоставя двете песни, Б. Нейков фиксира годината 1810, защото точно през
1810 г. Илинден (3 август) се случил в сряда, т.е. — четири дни преди „неде¬
лята“. Тя се определя приблизително и чрез една трета песен, в която Дразът
пише писмо до султан Махмуд за помощ111. Предполага се, че става дума за
Махмуд II, чието царуване трае от 1808 до 1839 г. (действителната година на
„Караевренската катастрофа“ — 1803 — не се включва в този период). По-
нататък във вече цитираната песен за Илинден Дразът съобщава цифрата на
загиналите — 600112, което също съвпада с историческата истина. И така —
някои от епическите събития съвпадат с историческите (като се изключи го¬
дината, която в епоса не съществува, епосът не се интересува от нея — тя е
важна за преданието). Не съвпада единствено персонажът. И това не е слу¬
чайно. Епическото съзнание включва Индже в събитието не защото е „забра¬
вило“, че неговият извършител е Али Молла. Епическото съзнание не се
интересува от Али Молла. Нужен му е Индже, защото е българин и „народен
закрилник“. В предварителния митично-епически модел за героя Али Молла
не може да се включи. В него има място единствено Индже.

Може би не е случайно и това, че песните, в които се говори за раняването,
а не за убиването на Индже — „Прочу се Индже войвода“, „Инджето са го
ранили“, „Раняване на Индже войвода“ — са по-късни от другите, поне са
записани през 50-те и 60-те години на нашия век. Балчо Нейков също не
споменава нищо за раняване, той е категоричен, че Индже е убит през 1813 г.
в Урум кьой. Много е вероятно тези по-късни песни да представляват опит
за правдоподобие, за „нагласяне“ на фолклорния факт към историческата ис¬
тина и в този смисъл техният митично-епически характер е силно редуциран.

От по-друг характер е историзмът на песните, които сочат следите на
Индже във Влахия. В една от тях се казва, че Индже и Кольо щели да „бас-
тисват“ Добруджа:

„Добруджа, кажет полпичко,
полпичко още, равничко!“1

По-нататък Индже — невслушал се в предупреждението на Кольо, който
сънувал „лоша съня“ — пада убит в същата тази Добруджа, която сега се е
„разбегала и размирила“. Песента може да се приеме и за вариант на „Зап¬
лакала е гората“. Предположението на Г. Горов, че тя доказвала „пътя на

118



Индже за Влахия през Добруджа“, едва ли може да се приеме за основател¬
но114. В Добруджа е бил пълновластен господар силистренският аян Йълъ-
коглу, който (както видяхме) бил убит през същата 1813 г. Вероятно тук се
срещаме със същия механизъм на „заместване“ на персонажите, както беше
и в случая с „Караевренската катастрофа“.

По-интересен е случаят с вече цитираната песен „Кърджалии-Карафезии"— единствената от кърджалийския период, в която двамата главатари са про¬
тивопоставени един на друг. В нея озлочестената от Кара Фейзи Иринка казва
на майка си:

да ми песен изпоят,
та да ся чюе, прочюе
по Влашка земя, Богданска,«115по християнски кадалъци.

Макар че песента е записана от Бесарабия, не можем да приемем, че става
дума за периода, когато Индже е вече наемник във Влахия. Присъствието в
нея и на Кара Фейзи го опровергава. По-скоро можем да предположим, че тя
засяга времето отпреди 1806 г., когато във Влахия имало доста кърджалийски
набези. Няма сведения обаче Кара Фейзи да е ходил там. Влахия е „арена“
на северните владетели — Тръстениклиоглу (през 1794 г.) и Пазвантоглу,
представен от „генерала“ си Кара Мустафа (през 1797 г.)1 6. В този случай
също би могло да става дума за „заместване“, но то е малко вероятно, защото
народният певец не би имал „интерес“ да включи Индже именно тук. Макар
и „разчленен“ в опозиция от Кара Фейзи, той все още е кърджалия, а не
„народен закрилник“. По-скоро локализацията „Влашка земя, Богданска“ е
по-късна — след изселването на впоследствие наречените „бесарабски бъл¬
гари“ от Източна Тракия. Още повече, че в началото на песента се говори за
„Карнабашката кааза“ и „каваклийските селяне“ (Каваклии — Тополовград),
което я локализира именно в Източна Тракия.

Единствената песен за Индже, която може да бъде определена като „ис¬
торическа“, засяга участието му във въстанието на Заверата:

„Пашата пита султана:
— Имаш ли хабер, нсмаш ли,
българе глава дигнаха
от тебе земя да земат —
като ми Сава Бинбаши,
Инджето, Индже войвода
и Колю Кичук байряктар!“117

И този „историзъм“ впрочем е твърде относителен, защото — въпреки
участието и на българи в него — въстанието на Заверата си е чисто гръцко и
някои от българите (за Индже е сигурно) участвуват в него като наемници —без каквато и да било политическа програма. В песента обаче те имат пре¬
тенции към земите на самия султан.

119



Дори когато отразява действителни исторически събития, епосът им при¬
дава съдържание, което „устройва“ етническото цяло в конкретния полити¬
чески момент. Етносът има нужда от герой, спасител и не се колебае да си
го измисли. Той може и да използува действителна историческа личност и
чрез митично отношение да я включи в епическия модел. „Епосът не предава
в стихове исторически факт — казва Проп — а художествена измислица, която— даже като измислица (к.м. — Е.И.) — се определя от историята.“118 Епосът
се определя от историята единствено в смисъла на историческа необходимост
и погледнато така — става ясно защо процесите на митологизация се засилват
в моменти на политически упадък, чуждестранни нашествия и т.н. Истори¬
ческият момент може да определи митическия модел или степента на мито-
логизиране, но не да създаде или заличи митическото отношение, заложено по
принцип в човешката психика.

Дотук разгледах проблема за историческото време извън епоса — т.е. вза¬
имоотношенията между епическите и действителните исторически събития.
Сега ще се опитам да разгледам проблема за вътрешното епическо време,
което Лихачов нарича „идеална старина, нямаща непосредствен преход към
новото време, история, заемаща „островно“ положение“ . Епическото съ¬
битие никога не е датирано, то се случва в някакво идеално „някога“, което
може да съвпада със „сега“. Много е вероятно някои от песните (и от двата
цикъла) да са се създавали още приживе на Индже, но те винаги са отместени
в едно „някога“ (формулата „имало едно време“ е изобщо много специфична
за фолклора), за да се спази задължителната „епична фолклорна дистан¬
ция“120. Разбира се, „някога“ и „сега“ не са в опозиция, те могат да бъдат
взаимозаменяеми. Тази взаимозаменяемост (или поне — успоредност) на „ня¬
кога“ и „сега“ личи и от бързата смяна на глаголните времена в песните.
Най-често те са в преизказно наклонение (нещо, което е „било“) и сегашно
време (нещо, което „е“):

„Чс са смавлийпи джапджии,
джанджии и куршумджии,
жените барут правели,
момите куршум леели,
момците пушки пълнели -

«121не рачат данок да дават.

Доколкото епическото съзнание изобщо носи представа за времето, тя е
твърде обвързана с митизма, със сакралните числа — 3, 7, 9 и т.н.122 Така
„фолклорната дистанция“ най-често се отбелязва като „300 години“ — и „300
години“ не означава реално време, а знак за необходимото „достатъчно отда¬
лечаване“. „Преди 300 години“ се превежда във фолклорното съзнание като
„някога“, времето „отпреди 300 години“ не е историческо време, то е „ост¬
ровното“ време на Лихачов.

Вътрешното епическо време е твърде свързано с циклизма, с „времето в
кръг“, което характеризира и митическото време. Възможността за повтаряне
на епическите събития, „търсенето на същността в перспектива назад, в пре-

120



123цедент, е по същество митическа операция“ . Много често залогът за „ис¬
тинността“ на събитието е именно „старината“ му, щом се е случило „преди
300 години“, значи се е случило „наистина“, а може и да се повтори. Този
механизъм на стереотипията — един от най-важните във фолклорното съзна¬
ние — изразява митическо отношение от най-чиста проба. Макар — за разлика
от първичния мит — да разчленява „някога“ и „сега“, епосът не удвоява
действителността (както е при изкуството), а я продължава^24. Това „продъл¬
жаване“ — доколкото не става дума за две различни действителности — също
има митичен характер. „В известен смисъл разбирането на митологията —
пишат Лотман и Успенски — е равносилно на припомнянето.“125

Всичко казано дотук беше опит да разгледам как функционират механиз¬
мите на това „припомняне“ в епохата на Българското възраждане. В заклю¬
чение бих искала, съвсем накратко, да хвърля поглед и върху начина на
тяхното функциониране в съвременната епоха.

6.

Вече споменах проведената от мене през 1982 г. анкета в с. Индже войвода,
Бургаско, във връзка със смъртта на Индже. Анкетата проведох в двора на
„убиеца“ Янко Тодоров с неговия правнук Илия Янков и други информатори
от селото — точно под каменната плоча, на която пишеше, че Индже е ранен
тук на 1 юни 1813 г. Към самата къща не проявих интерес, защото тя е нова.
Старата съществувала докъм 1910 г. и е описана от Б. Нейков през 1890 г. и
от Г. Торов — по спомени на друг потомък на „убиеца“ Христо Янков —
през 1940 г. „Тя била едноетажна (земълна), дървена, дълга, каквито са всички
къщи от най-стария странджански тип. Външната врата се отваряла с „ман¬
дало“ и се заключвала с „крив цигански ключ“ през широко разядена дупка,
през която действително би могло да се стреля... Някои ме уверяваха — пише
Г. Торов — че външната врата на къщата, през която е стреляно на Инджето,
била запазена и поставена на обора на сегашната къща, но дядо Христо отрече
това: имало наистина стара врата, но тя била друга, взета от вътрешните
врати на съборената. Същинската врата не била запазена.“126

И така — в нощта, когато кърджалиите (нали според преданието през 1813 г.
Индже вече не бил с кърджалиите) нападнали селотр, Индже почукал най-
напред на портата на чорбаджи Янко. „Отвори ми, или ще ти изпия кръвта“— казал. „Ти моята, или аз твоята“ — отговорил дядо Янко и гръмнал през
ключалката. После избягал в гората през задната портичка. Дружината заб¬
рала кехаята на селото да ги води, взели два коня и едно халище, сложили
Инджето и го занесли на Дервенджик. А кехаята Георги избягал и съобщил
за смъртта му. Погребали го с много имане и оттогава селяните търсят гроба
му, пълен с жълтици, но нищо не са намерили. Оттук нататък започва исто¬
рията на самия „убиец“ — родоначалника на днешните Янкови от с. Индже
войвода — чорбаджи Янко. История, разказана като че ли от Александър
Дюма: Янко бил от Карлово или Калофер (дали изборът на родните места

121



на Левски и Ботев е „случаен“, не успях да установя), кръгъл сирак (твърде
характерно за митично-приказния жанр). На младини направил беля (каква —
не се казва) и го затворили в Диарбекир. Там имало и един турчин, осъден
на доживотен затвор. Турчинът разказал на Янко за скритото си имане, което
било в едно дърво край с. Церово. Янко излязъл от затвора, взел парите и
станал мухтарин в Урум кьой.

Не само внукът на „убиеца“, но и останалите информатори от селото,
които ми разказаха същата история, нито за момент не дадоха оценка на
събитието. То просто се било случило и толкова. Станало е убийство, а никой
не преценява дали убитият или убиецът е добър или лош. Липсва нравствена
оценка, липсва разчленяване на опозицията добро/зло. Налице е митично
отношение. Историята за убийството на Индже и историята на самия чорба¬
джи Янко бяха натоварени с еднаква значимост за информаторите от селото.
Нещо се е случило — дали то е добро или лошо — няма значение. Налице е
събитието, изключителното, което ни разграничава от останалите, прави ни
различни. Неслучайно и фолклорната история, и епосът от Странджа така
подчертано пренебрегват варианта за смъртта на Индже във Влахия. Те не
могат да „позволят“ на Индже да прекрачи пределите на региона и да умре
другаде. Така ще се загуби изключителното. Защото, ако няма събитие, на¬
родното съзнание ще го измисли, а митичното отношение ще го превърне в
действителност.

Всички информатори от селото разказаха събитието с пълна сигурност в
достоверността му, като истина. Държеха на точността в географските поня¬
тия, но настояваха за преместване назад във времето. Въпреки че над главите
им висеше плочата с датата на раняването, те непрекъснато твърдяха, че
Индже тук са го убили и то много по-рано — преди 300 години. Неизбежната
„фолклорна дистанция“ се появи и тук. По-късно им зададох въпроса, дали
Йовков е сбъркал, когато в разказите си за Индже е нарекъл селото Урум ени
кьой и когато твърди, че Индже е убит от собствения си гърбав син. „Не е
сбъркал — беше отговорът — това е друга история.“ Оказа се, че — след като
бил в тяхното село — Индже отишъл и в Урум ени кьой и там станала
случката с гърбавото. Разказът на Йовков ми беше преразказан с пълни под¬
робности. Помнеха и шивача, и кръчмата, и Пауна, и Сяро Барутчията, и баба
Яна Калмучката. Всички имена и действия на героите представяха като на¬
пълно истински. Забравиха само една подробност — „прераждането“ на Ин¬
дже след убиването му от чорбаджи Янко. И двете събития, макар —
логически противоречащи си, макар едното — предание, а другото — лите¬
ратура, бяха разказани като абсолютна истина127. „Истина“ от чисто митичен
характер, която допуска един човек да умре два пъти.

И така — не само през Възраждането (началото на „новото време“), но и
през самото „ново време“ (края на XX в.) се наблюдават процеси на митоло-
гизация на фолклорна основа. „Дори при пълна дезактуализация на фолклора
като естетическо съзнание — казва Б. Ничев — днес неговите създатели про¬
дължават да считат за задължително изискване на фолклорната конвенция
едно отношение към пресъздаваната от тях действителност като към описание

122



128на нещо, което непременно е било.“ По принцип правилно, това обяснение
на споменатите по-горе явления ми се струва все пак недостатъчно. Едва ли
може да става дума за „фолклорна конвенция“, ако „дезактуализацията на
фолклора като естетическо съзнание“ е наистина налице. Не е ли „фолклор¬
ната конвенция“ (дори ако съдържателните моменти в разказа не са на фол¬
клорна, а например — на литературна основа) израз на споменатия вече
стереотипен ритуален автоматизъм, присъщ — с повтарянето на циклите, с
„времето в кръг“ — не само за фолклорното, но и за митическото съзнание?
И този автоматизъм на „включване“ в митическото и епическото пространс¬
тво, в митическото и епическото време не е ли доказателство за успоредното
съществуване на трите типа съзнание във всеки момент от историческото
развитие и до наши дни? И — ако „дезактуализацията“ на фолклорните мо¬
тиви е налице в един или друг от тези моменти — не е ли прибързано да се
говори за „дезактуализация“ на типа съзнание!

Откритията на точните и хуманитарните науки, философският анализ, ло¬
гиката на познанието не влизат в непременно противоречие с успоредното
съществуване на трите типа съзнание. Напротив — разширеният кръг на поз¬
нанието разширява и кръга на непознатото — основният източник на митично
отношение. От друга страна — доколкото митичното отношение е в пряка
връзка със социалното функциониране на обекта, доколкото „ползуването
определя едно нещо да бъде, или да не бъде мит“ — то няма как да се
„дезактуализира“. Във вече цитираната си книга „Митология на нашето вре¬
ме“ — като по принцип отрича митовете в едно общество, където господст-
вуват науката и познанието — Алфред Сови остроумно завършва: „Нека
защитниците на мита бъдат спокойни. Вместо да прекратят техните завоева¬
ния, засилените завоевания на познанието ще им отварят нови полета и нови

129хоризонти“

БЕЛЕЖКИ

1 w

Хсрдер^ И.Г. Естетически студии и статии. С., 19S5, с. 367.
2 Ничев) Б. От фолклор към литература. С., 1976, с. 116.
С проблема за „епическата носталгия“ се занимава и Холисич^ И. Проблеми на

българската възрожденска култура. С., 1986, с. 23. Според пея феноменът се проявява
и в литературните произведения от Възраждането — Паисий, Славейков, Пърличев.

Ще спра избора си върху преданията и песните за Ипджс войвода по няколко
причини: 1) цикълът за Ипджс е един от най-популярните през Възраждането и до паши
дни; 2) Индже е доказана от историографията действително съществувала личност; 3)
поразително е несъответствието на фактите в историческите документи и във фолклор¬
ната история; 4) образът на Индже във фолклорната история с противоречив — от
участник в кърджалийската анархия до хайдутин и народен закрилпик; 5) интерпрета¬
цията на „фактите“ в самата фолклорна история с твърде разнообразна. Всичко това
представлява интересен материал за едно съвременно изследване.

Levy-3ruh{ L. La mcntalite primitive. Paris, 1922.
В края на живота си Лсви-Брюл се отказва от сволюциопиеткитс си схващания.

123



у
Емелянов, Л.И. Историческия песия и дсйствительпость. — Русский фольклор

(М.^, 1966, 10.
Още в края на миналия век, когато Кодрингтъп открива понятието „мана“ у

диваците от Меланезия, усилията на голям брой учени се насочват към типовете мис¬
лене. Привърженици на „нееволюционистичното“ мислене са Мое и Юбер, а — вече
през 30-те години на нашия век — Анри Бергсон сложи основите на по-късната теория
па Лсви-Строс, именно — като критикува възгледите на Леви-Брюл.

9 Levi-Strauss^ С. Mysl meoswojona. Warszawa, 1969, 28 — 30.
10 Лотман, Ю.М., Б.А. Успенский. Миф — имя — культура. Трудм по знаковмм сис-

темам. Тарту, в. VI, с. 284.
11 Дъяконов,И.М . Введсние в кн. Мифологии древното мира. М., 1977; Кессидщ Ф.Х.

От мифа к логосу. М., 1972; Gusdorf, G. Mythe et melaphysique. Paris, 1953; Sauvy, A.
Mythologie de notre temps. Paris, 1966.

12 Богданов, Б. Мит и литература. С., 1985, с. 7.
13 Гуревич, А.Я. Проблеми средневековой народной культурьь М., 1981, с. 154.
14 Начев, Б. Цит. съч., с. 6.
Лотман, Ю.М ., Б.А. Успенский. Цит. съч., 283— 284.

' 16 В своите дългогодишни изследвания върху „идеологията на трите функции“ в
епопеите на индосвропейските народи Жорж Дюмезил приема за изходна тройната
опозиция сакралност/сила/плодородие и на тази база изгражда изводите си, някои от
които ще разгледам по-долу — Mythe et epopee. Т. 1. Paris, 1968.

17 Фрейденберг, О.М. Миф и литература дрсвпости. М., 1971, с. 31.
18 Lehman, В. Le mana. Paris, 1922; Malinowski, B. Argonauts of the Western Pacific.

London, 1922.
19«Levy-ВгиЦ L. L’cxpcrience mistiqe et les symboles chcz les primitifs. Paris, 1938
20 Опозицията добро/зло също не бива да се смесва със сакралпо/реалло. Сферата

на сакралното, както и на реалното, може да се разделя па добро и зло. В случая е
важен именно фактът пг разделянето, характерен за религиозното съзнание. Неслучай-
но вярванията на древните се наричат ту „митология“, ту „религия“. В тях — за разлика
от по-късните „чисти“ религии като християнската — опозицията добро/зло съществува
само в сферата на реалното. Боговете са единни. Те притежават много повече черти на
митизъм. Обратното може да се забележи при разделянето па аптропоморфизъм и
зооморфизъм в образите на „добри“ и „зли“ духове, на бога и дявола в християнската
религия.

21 Като „дике“ (добро) в гръцката митология Ж.-П. Всрпап квалифицира още: зла¬
тото, героите, поносимостта, работата. Като „хибрис“ (зло): среброто, бронзът (на
оръжията), непоносимостта, умората.

22 Фрейденберг, О.М. Цит. съч., с. 61, 110.
23 Мелетинский, Е.М. Позтика мифа. М., 1976, с. 225.
24 Пак там, с. 177.
25 Г уревич, А.Я. Цит. съч., 168— 169.
26 Мелетинский, Е.М . Цит. съч., с. 177.
27 Славейков, П.Р. Исторически разкази от минали времена. Кабадаии. — Период,

сп., 14, 1885.
28 Таоаков, С. История на град Сливен. Т» 1. С., 1911.
29 Пак там, с. 542.
30 Мутафчиева, В. Кърджалийско време. С., 1977, с. 341.
31 Пак там, с. 199.
32 Росен, П. През гори зелени. С., 1982, с. 106.

124



33 Кабадии (сурови, нсизпечени юнаци) се наричали българите наемници и доверени
хора при кърджалиите.

34 Мутафчиева, В. Феодалните размирици в Северна Тракия през края на XVIII и
началото на XIX век. — В: Паисий Хилендарски и неговата епоха. С., 1962, с. 189.

35 Мутафчиева, В. Кърджалийско време, с. 135.
Действията на Кара Фейзи ще бъдат описани по: Мутафчиева, В. Кърджалийско

време, с. 146, 200-202, 206, 215-216, 266-267, 296, 304.
37 Горов, Г. Индже войвода. С., 1941; Атанасов, Щ. Кои са били кърджалиите и

против кого са се борили. С., 1954; Боев, Р. Стоян-Индже войвода. С., 1956 и др.
311 Тази теза се поддържа между другото и от Р. Босв, който я подкрепя с някакъв

документ от частен архив, без да го цитира.
Жечев, Н ., С. Янкович. Няколко неизвестни данни за Стоян-Индже войвода. —

Истор. преглед, 1961, 1.
Нейков, Б. Факийско предание. Сбирки от народния живот. С., 1985, с. 83.

41 Мутафчиева, В. Кърджалийско време, с. 333.
42 Жечев, Н., С. Янкович. Цит. съч.
43 Gordon, L. History of Greek Revolution. London, 1932. »
44 Раковски, Г.С. Съчинения в четири тома. Т. 1. С., 1983, е. 394.
45 Хитов, П. Някои стари български войводи. С., 1918, с. 62.

Според съветския учен Азбелсв (Мсждународпая систематизация преданий и ле-
генд. — Русский фольклор (М.), 1966, 10) преданията принадлежат към науката
(примитивната), а легендите — към религията (примитивната), защото се основават на
вярата.

Фабулатът с създадено от народната фантазия и предадено по традиция повест¬
вование, което представлява фиксация па мотива — вж. Живков, Т.Н.Фолклор и съв¬
ременност. С., 1981, с. 164.

48 Dumezil, G. Цит. съч., с. 282.
Dumezil, G. Horace et 1с Curiaces. Paris, 1942, p. 64.
Живков, Т.Н. Цит. съч., c. 165.

51 Браун, M. Композиция героических народник псссн. — Русский фольклор (М.),
I960, 5; Ничев, Б. Цит. съч. и др.

5 Живков, Т.Н. Цит. съч., с. 192.
53 Пак там, с. 175.
54 Пак там, с. 179.
55 Горов, Г. Цит. съч., с. 22.
56 Нейков, Б. Цит. съч., 64—67.
57 Българско народно творчество. Т. 2. С., 1961, с. 31.
53 Раковски, Г.С. Цит. съч,, е. 395.

„Бейзаде“ означава „от царско коляно“ (Нейков, Б. Цит. съч., с. 83).
60 Росен, П. Цит. съч., с. 305.

Българско народно творчество. Т. 11. С., 1963, с. 135.
Лотман, Ю.М., Б.А. Успенский. Цит. съч., с. 299.
Баева, 3., П. Сиротов, Б. Колев. За хайдушкото движение в Хасковския край.

Хасково, 1974, е. 86.
64 Раковски, Г.С. Цит. съч., с. 395.
Горов, Г. Цит. съч., с. 60.
Романска, Ц. Българските народни исторически предания. — В: Българско на¬

родно творчество. Т. 11, с. 35.
” Раковски, Г.С. Цит. съч., 395-396.

Иречек, К. История на българите.' С., 1978, с. 540.

125



69 Хитов, П. Моето пътуване по Стара планина. С., 1962, 158 — 159.
70 Нейков^ Б. Цит. съч., с. 83. 4 '
71 Горов, Г. Цит. съч., с. 69.
72 Мелетинский, Е.М . Цит. съч., с. 228.
73 Славейков^ П.Р. Цит. съч., 184—185. ’
74 Пропя, В.Я.Фольклор и действительность. М., 1976, с. 240.
75 Живков, Т.И. Цит. съч., с. 126.
76 Пропя, В.Я. Цит. съч., с. 112.
77 Ничев, Б. Цит. съч., с. 159.
78 Durnezil) G. Mythe et epopee, p. 46.
79 Фрейденберг,O.M . Цит. съч., с. 164.
80 Богданов) Б. Цит. съч., с. 255. Вж. по този въпрос и Пропя, В.Я. Исторические

корни волшебной сказки. Л., 1986, 27 — 28.
81 Кессиди, Ф.Х. Цит. съч., с. 74.
82 Българско народно творчество. Т. 2, с. 97.
83 Напечатан е за първи път в „Дунавски лебед“, 61, 19. окт. 1860. Раковски

отбелязва, че песента произхожда от началото на XIX в.
84 Българско народно творчество. Т. 2, 56 — 57.
85 Пак там, с. 574.
86 Пак там, с. 579.
87 Зенгинка (тур.) — богата, имотна.
88 Ангелов) Б., X. Вакарелски. Трем на българската историческа епика. С., 1939, с.

330.
89 Българско народно творчество. Т. 2, с. 686.
90 Яотман, Ю.М . Лекции по структурной позтике. Тарту, 1964, в. 1, с. 137.
91 Г уревич, А.Я. Цит. съч., 98 — 99.
92 Българско народно творчество. Т. 2, 687—688.
93 Мелетинский, Е.М . Введение в историчсскую позтику зпоса и романа. М., 1986,

с. 107.
94 Норман-БрауН)У. Индийская мифология. — В: Мифологии древнего мира, с. 295.
95 Пропя, В.Я. Фольклор и действительность, с. 100.
96 Dumezil, G. Mythe et epopee, p. 253.
97 БрауН) M. Цит. съч.
98 Горов) Г. Цит. съч., с. 29.
99 Ангелов) Б., X. Вакарелски, Цит. съч., с. 334.
100 Българско народно творчество. Т. 3, с. 359.

Нейков) Б. Цит. съч., с. 82.
102 Българско народно творчество. Т. 2, с. 686.
103 Пак там, т. 3, с. 352.
104 Пропя, В.Я. Фольклор и действительность, с. 121.
105 Веселовский, А .Н. Собрание сочинсний. Т. 16. М., 1938, с. 52.
106 Ауербах, 3. Мимесис. М., 1976, с. 135.
107 Пропя, В.Я.Фольклор и действительность, с. 120.
108 Мелетинский, Е.М. Введение в историчсскую позтику зпоса и романа, 79— 80.
109 Нейков) Б. Цит. съч., с. 79.
110 Пак там, с. 74.
111 Пак там, с. 77.
112 Пак там, с. 79.
^3 Горов) Г. Цит. съч., с. 80.
114 Пак там, с. 80.

126



115 Българско народно творчество. Т. 3, с. 360.
М утифчиева, В. Кърджалийско време, с. 123, 156.
Горое, Г. Цит. съч., с. 80.

1 1й Пропи, В.Я. Основнме отагш развития русского героическото зпоса. — В: IV
Международния съезд славистов. Доклади. М., 1958, с. 13.

Лихачев, Д. Позтика дрсвнерусской литератури. Л., 1971, с. 258.
120 Ничие, Б. Цит. съч., с. 120.
121 Българско народно творчество. Т, 3, с. 575.
122 Сакралните числа изобщо са твърде характерни както за митическите, така и за

фолклорните представи. Едно от тях е седмицата, срещащо се в митическите и рели¬
гиозни вярвания на много народи, в това число — ханаанската митология и християн¬
ската религия. Още в плочките от Угарит боговете на плодородието са седем, циклите
на изобилието са седем, в Библията Бог за седем дни е сътворил света и т.н. Във
фолклора седмицата е едно от „любимите“ числа. Дружината на Ипджс винаги брои
70 или 77 юнаци. Това не бива да се възприема като реален брой хайдути, а като знак
за принадлежност па тази дружина към сферата па сакралпото. Числото седем — както
и благородните метали — има охранителна функция. Дружина от 70 или 77 юнаци ще
бъде неуязвима.

123 Богданов, Б. Цит. съч., с. 179.
124 Ничие,, Б. Цит. съч., 154— 155.
I 9^ Лотман, Ю.М.. Б.А. УспенскиИ Цит. съч., с. 293.
126 Горов, Г. Цит. съч., 75— 76.
127 n с иПодобни „истини , възприети от литературата или от средствата за масова

информация, ми бяха разказани и в други села. Например Грозьо Шопов от с. Чсрепово,
Хасковско, „призна“, че вариантът му за битката при Караеврсн е почерпан както от
старинните предания, така и от романа на К. Петкапов „Индже войвода“, като ме
уверяваше, чс — тъй като К. Петкапов е родом от с. Каваклия, Лозснградско (недалеч
от местата, където се разпростирала кърджалийската анархия) — той трябва да е най-
добре осведомен за събитията. В с. Бродилово, Бургаско, объркаха Вълчан войвода с
капитан Петко войвода от телевизионния сериал. Сто и две годишният дядо Стоян от
с. Копдолово, Бургаско, не можеше да си спомни дали с чул преданието за Хасекията
и за мома Урдовиза от майка си или го е прочел във вестника. А в Малко Търново ми
разказаха една легенда за псстипарството, уточнявайки дори в кой брой па сп. „Оте¬
чество“ са я прочели. И така нататък. Характерното във всички тези случаи е, че —
почернапи било от устни разкази, било от писмени източници (художествена литера¬
тура, средства за масова информация и т.н.) — те бяха разказани като абсолютна истина.

128 Ничие, Б. Цит. съч., с. 35.
*2^ Sauvy, А. Цит. съч., с. 235.

127


	7. Евгения Иванова - Действителната историческа личност в преданието и епоса - процеси на митологизация
	Бележки


