
ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ „СВ. ЮIИМЕНТ ОХРИДСКИ" 

ИСТОРИЧЕСКИ ФАКУЛТЕТ 

Том 86, 1993 

ANNUAIRE DE L'UNIVERSIТE DE SOFIA „ST. KLIMENT OHRIDSКI" 

FACULTE D'НISTOIRE 
Ton1e 86, 1993 

ЗАЛМОКСИС - ГЕБЕЛЕЙЗИС И ОБРЕДЪТ 
СТРЕЛБА С ЛЪК 

ДИМИТЪР ПОПОВ 

Димиmьр Попов. ЗАЛМОКСИС - ГЕБЕЛЕЙЗИС И ОБРЯД СТРЕЛLБЫ ИЗ ЛУКА 

Студия является продолже11ием анализа обычпо-обрядной практики Залмоксиса - Ге­

белейзиса начатая с изложения по оопросу челооеческих жертооприношений в ГСУ-ИФ 84/85, 
1992. Во фракийской версии преда11ия о нем засоидетельствооан и обряд стрельбы из лука -
предмет настоящей интерпретации. Заключе1111е состоит в том, что он в прямой связи с 

Гебелейзисом (и11ое имя и прозвище Залмоксиса) ураничным боrом rрозы, известный и под 

идентификациями Збелсурд, Суреrетес, Перкон11с и дР. Со своей стороны Залмоксис это тоже 

не имя бога, а од11а из м11ооrочисле1111ых квалификаций а1101шм110rо верховноrо божества -
боr/небо, бог/отец. Через обряд стрельбы из лука осуществляется восто11о·вле11ие связанноrо 
с Громовержецом фрагмента его ос11ов110rо мифа о Змееборстве и расс~-11ываются разные 

смысловые уровпи, которые он содержит. 

Dimiter Popov. ZALMOXIS - GEBELEIZIS AND ТНЕ RITUAL BOW SHOOТING 

TI1e study is а siquel of tl1e со1111110п ritual practice to Za\шoxis - Gebeleizis wl1icl1 started 
witl1 tl1e expose about tl1e lшшап sacrifices - GSU - IF, 84/85, 1992. 111 tl1e tl1racia11 versi011 of 
tl1e tradition for liiin is testified also tl1e ritual ofbow sl1ooti11g - t\1e subject of tl1is iпterpretation. 
Т\1е co11clusion is tliat it staпds iн direct co1111ectio11 wit\1 Gebeleizis (tl1e ot\1er 11аше - пick 11a1ne 
of Zalшoxis) - God of tl1e tl1understor111 kноwп also uпder t\1e ide11tificatio11 of Zbelsurdos, 
Suregetl1es, Perkoнis апd otl1ers. 011 tl1e otl1er liaнd Zalшoxis is11't t\1e наше of t\1e God, but one 
of t\1e шultiforш q11alificatio11 of t\1e апопу111011s s11preшe God - GodЛ1eave11, God/fatl1er. Ву t\1e 
ritual of tl1e bow sl1ootiпg is perforшed tl1e reestuЫislш1e11t of t\1e associated wit\1 tl1e Tlншder God 
fragшeпt 011 its basis mytl1 for t\1e S11ukefig\1t and are revealed tl1e differeнt levels wl1icl1 it 
coшprises. 

Важна страна от проблематиката за Замлоксис е обичайно-обредната 
практика, свързана с почитането на това божество· от траките - божество, 

което осигурява на вярващите безсмъртие и ги прави безсмъртни1 • В една 

27 



предходна студия направих опит да развия някои работIШ хипотези относно 

най-колоритния, но и най-ужасяващия ритуал в чест на бога - човешкото 

жертвоприношеIШе2 • Там споделих и намерението си да анализирам подроб­
но и обреда стрелба с лък, засвидетелстван в пряка връзка със Залмоксис 

само в текст на Херодот. В цялата антична литературна традиция НЯI'vl:a 

други директIШ податки за хвърлянето па стрели към небето и за заплашва­

нето на бога, който гетите, както се изразява древния автор, смятат за 

единствен. 

ВниматеЛIШЯТ читател вече знае, че въпросният ритуал е оIШсан нак­

ратко в местната - тракийска версия па преданието за Залмоксис, за разлика 

от йонийския - гръцкия вариант за него, изложен непосредствено в следва­

щия пасаж от „Истории"3 • Следоватеm-ю чрез локалната традиция, която 
предава, Херодот - за съжаление без да посочва източниците си на инфор­
мация4, акцентира вниманието върху два ос1ювпи обреДiш момента. Първи­
ят е човешкото жертвоприношение, разкрито колоритно и с подробности. 

Вторият е стрелбата с лък към небето, изложен конспективно и доста смът­

но. Налага се да припомня, че известията се отнасят за края на VI в. пр. 
н. е. - еД11а стабилна датировка поради обстоятелството, че те са вмъкнати 

в повествованието за похода на персийския цар Дарий I срещу скитите, 
който се осъществява именно по това време5 . 

Всяка интерпретация обаче е излишна без стриктното придържане 

към извора. Впрочем, ето и дословният текст на Херодот: ,,Те (гетите -
б. м., Д. П.) обезсмъртяват по следния начин. Те мислят, че не умират, но, 
че починалият отива при бога (даймона - б. м., Д. П.) Залмоксис. Някои от 

тях наричат него (тъкмо, именно, самия - б. м., Д. П.) същия (даймон 

Залмоксис - б. м., Д. П.) и Гебелейзис." След това в изложението е предаден 

ритуалът с човешкото жертвоприношение, а после се казва: ,,Същите тези 

траки стрелят с лък, нагоре, към небето, срещу гръмотевицата и светкави­

цата, (с което - б. м., Д. П.) заплашват бога, като смятат, че няма друг бог 

освен тех1шя."6 

Сведенията изправят пред много проблеми. Особено трудна е шпер­

претацията 11а второто по ред свидетелство, което е вярно и граматично, и 

стилистично, по на пръв поглед е поразително небрежно нахвърляно и е 

привидно съвсем неясно. Глобално, като че ли най-важно е обстоятелството, 

че разказът на Херодот поставя въпроса за монотеизма в тракийската рели­

гия7 . Мисля обаче, че след всичко писано вече по този повод от Р. Петацшш, 
от М. Еmшде и от други изследователи е ясно, че той при11адлежи към 
историята па идеите на модерните автори, а не към същинската история на 

религиите8 и затова е излишно да се разисква, още повече, че настоящата 
студия има за предмет анализа на един конкретно засвидетелстван обред. За 

изложението най-вече е от значение, кои са тези „същите траки", които 

изпращат стрели към небето, защо се пише, че те заплашват „бога" и 

всъщност кой бог е техният? 

Трудностите съвсем не са леки за преодоляване, най-напред поради 

28 



факта, че тези заплахи към бога- .,то тео", могат да се приемат, както често 

става, че се отнасят до Залмоксис9 . При това положе1ше обаче мотивирането 
и изпълнението на всички действия се оказва безсмислено, защото -ако се 

следва букватю Херодот, гетите схващат точно Залмоксис като едничкия 

си испшски върховен бог и едва ли ще си позволят да му се зака~mат. Стига 

да се държи на тази логика, веднага ще се влезне в омагьосан кръг, който 

някои съвременни изследователи и пръв от тях Ж. Сьор, определят при 

интерпретациите си като „гръцки идиотизъм ... 0• 

От друга страна, най-лесно е да се приеме, че траките не познават 

един ураIШчен бог на сияй1шя небосвод - бог гръмовержец, обладател на 
светкашщата, след като стрелят срещу небето, като вярват, че няма друг бог 

освен техния Залмоксис. Ив. Венедиков, който нееднократно поддържа тази 

теза е убеден, че за траките богът на мълнията не съществува11 • Мнението 
се поддържа и от други модерни автори. Според тях Херодот обяснява 

цялата практика от гръцка г ледпа точка, в смисъл, че гетите стрелят нагоре 

и следоватеmю заплашват гръцкия Зевс, именно защото мислят, че не съ­

ществуват други богове освен техния Залмоксис12 • 
Тези тълкувания, които се налагат при бърз прочит на текстовете, 

едва ли ще се задържат след задълбочен и детайлен анализ па конструкциите 

и па всички ключови термини в свидетелствата, както и па структурирането 

въобще на местната - тракийска версия на легендата за Залмоксис. Диску­

сията трябва да продължи още повече, че навремето Е. Роде достатъчно 

убедитетю показва, че под израза „заплашват бога" - ,.то тео", не бива да 
се разбира точно Залмоксис като господар на урапичпите простори, а само­

то „небе", според гръцката употреба на този термш113 • Освен тош1 е възмож­
но също и се мисJПI, че пасажът на Херодот за стрелбата с лък към небето 

не стои в стройна, органична връзка с останалия му разказ, а е някак откъс­

нат от него и като че ли е лепнат или е допълнително прибавен14 • Ако се 
следва подобна ли1шя на разсъждение, трябва да се предпостави, че древ­

ният автор между другото узнава за обичайно-обредната практика на гетите 

да изпращат стрели срещу връхлитащата буря и просто вмества тази под­

робност в цялостното си изложешrе за Залмоксис. 
Нещата са още по-сложни, защото в приведените откъси термш1ът, 

който се употребява за Залмоксис е дай.мон 15 • През V в. пр. п. е., когато 
IШШе Херодот и въобще през класическата епоха, дай.мон не означава бо­
жество с по-писък ранг, а бог, и то обикновено в момент на действена 

проява16 • Въпреки това съм склопен да допусна, че древният автор не упот­
ребява случайно тази дума, тъй като той съзнателно я разгра~m:чава от 
термина бог - ,,теос", когато говори за „същите тези траки", които „смятат, 
че няма друг бог (теос) освен техния". По друг начин казано, Херодот прави 
разлика между даймопа Залмоксис при когото опшат гетите, мислейки, че 

не умират и между бога срещу когото „стрелят с лък, нагоре, към небето". 

В този контекст цялостната картина за логиката па споделеното от 
Херодот се възстановява сравнително лесно, стига строго да се придържаме 

29 



към текста. На първо място, когато говори за начина, по който гетите 
обезсмъртяват, авторът твърди, че те мислят, че не умират въобще, а, че 

„починалият отива при даймона Залмоксис". Сетне той добавя, че „някои от 

тях (от гетите - б. м., Д. П.) наричат него същия (даймон Залмоксис - б. м., 
Д. П.) и Гебелейзис". Стига да се приеме варианта на четене „ономазуси" 
вместо възможното „номизуси", което очевидно посочва друго божество, а 

не Залмоксис, се оказва, че Гебелейзис е просто друго име - прозвище на 

Залмоксис 17 • Навярно не ще предизвика възражения и обстоятелството, че 
докато всички гети вярват, че умрелите отиват при даймона Залмоксис и по 

силата на това получават безсмъртие, някои от тях очевидно наричат тъкмо, 

именно, него самия - същия - Гебелейзис и следоватетю те трябва да се 
разгра1шчат в известен смисъл от съобщеното за останалите. 

При това положение описанието на човешкото жертвоприпоше1ше, 

което следва в съобщението, е необходимо да се отнесе към първата изне­

сена от Хсродот позиция за даймопа Залмоксис, който дарява с безсмъртие. 

Едновремсшю „същите тези траки", които практикуват стрелбата с лък, 

принадлежат към втората му позищ1я, защото те не обозначават всички 

гети, а само онези от тях, които именуват Залмоксис и Гебелсйзис. Вярно 

е, че Херодот не е много ясен, понеже терминът същите се употребява от 
него за нещо, което е вече споменато, а това, което е споменато са както 

гетите, които вярват, че не умират, а отиват при даймона Залмоксис, така и 

онези измежду тях, които го наричат Гебелейзис. Вярно е обаче също така, 

че в един и същи текст, авторът разграничава терминологично даймон от 

бог и следователно обичайно-обредната практика за стрелба с лък срещу 

гръмотешщата и светкавицата стои по-скоро в пряка връзка с Гебелейзис, 

а не със Залмоксис. 

В историографията подобна хипотеза защитена с други и с допълни­

телни аргументи се изказва за първи път от К. Дайковичиу 18 • Според мен, до 
този момент, това мнение се поддържа от самата структура на местното, 

тракийско предание за Залмоксис. Херодот я изгражда логично чрез конст­

рукцията на две заложени в пея позиции и чрез описанието на два обреда, 

които се отнасят съответно към тях. Поради тази причина древният автор не 

бива да се вини в неразбиране на нещата, в неточности и в обърканост, тъй 

като от изложението му става ясно, че е достатъчно стриктен и конкретен. 

Съвсем друг е въпросът, че написаното от него е твърде недостатъчно за 
един по-пространен анализ. 

В тази обстацовка първата задача, която произш~:за от текста е да се 
види всъщност кой е Гебелейзис, още повече, че в съвременната историо­

графия трудно се гледа па Залмоксис и на Гебелсйзис като на един и същи 
бог 19 • Името Гебелейзис се среща само у Херодот и е хапакс в античната 
литературна традиция. След бащата па историята пито един от древните 

автори не го споменава. При всички случаи то изглежда е вече па изчезване 
към края на VI в. пр. н. е.20 . Правени са различни опити за извеждане на 
етимологията му, като се изхожда обикновено от радикала „светя", ,.блес­
тя"21. 

30 



Особено стабилно е мнението на Ч. Погирк, тъй като то се основава 

на пълш~я преглед на кодексите на Херодот22 • Според него формата „Гебе­
лейзин" се среща в по-късните ръ.кописи, докато в по-ранните преписи стои 
„Белейзин". Най-сшурен обаче е архетипа „ебелейзш1", от който могат да 

се образуват формите „Гебелейзис", ,,Небелейзис", ,,Белейзис", ,.Гебелей­

зейс" и други. Поради възможното объркване на изписването на гама и 

замяната и с ню, изследователят приема четенето „Небелейзис", при което 

първата част означава „облак", ,,буреносно небе", а втората е логично да е 

„бог" - фонетична еволюция на името, която може да се открие в названието 

на Зевс - Зеус. По този начин Гебелейзис получава същностна характерис­

тика на ураничен бог на бурята, на буреносното небе. 

Независимо от начшште, по които подхождат при извеждането на 

етимологията, езиковедите са, общо взето, единни в крайните си заключения 

и достигат до eдmI и същи резултат, а имешю за езиковото значение за бог 

Гръмовержец с уранична същпост23 . На свой ред техните анализи подкрепят 
направеното вече предположение, че обредът стрелба с лък от разказа на 

Херодот има пряко отношение към Гебелейзис - другото име - прозвище на 

Залмоксис. 

Очевидно чрез единственото споменаване па името Гебелейзис и чрез 

различ1ште му етимологически извеждания, които в последна сметка се 

съгласуват отпоено характеристиката му, не може да се пресъздадат нито 

структурата, нито функциите на божеството, нито пък неговия култ или 

обичайно-обредната му система, от която е познат само един ритуал. От 

друга страна, фактът, че след Херодот Гебелейзис не се среща в изворите, 

съвсем не е аргумент за задължителното му изчезване в историческата 

действителност - от живота на обществото, защото за мълчанието в антич­

ната писмена традищ~я могат да се посочат различни мотиви и оправдания. 

Стига да се приеме, а не виждам причина, за да се отхвърли, етимо­

логията па Гебелейзис - в пай-общо значение - бог на бурята, трябва да се 

каже, че това е едно от редките· свiщетелства за присъствието на божество 
с ураш~~ша същност в тракийската религия. Сега е необходимо да се има 

предвид обстоятелството, че самият бог на бурята - Гръмовержецът, е 

вторична трансформация на първоначалния върховен небесен бог на сия­

ещото небе - бог-баща/бог-небе - главен обект в религията на mщоевропей­
щпе и на източпосредиземноморските общества. С редки изключения, и 

това е принципът, този първоначален небесен бог се измества в култа от 

бога на бурята, т.е. неговата същпостна характеристика се реактуализира и 

добива по-акцентирана смислова натовареност. Следователно сведението па 

Херодот, където се говори за Гебелейзис - другото име - прозвище па 
Залмоксис, отразява впрочем точно онзи момент па извършеното вече пре­

образуване на качествената определеност па върховното небесно божество 

в бог Гръмовержец. 

Следващата модификащ1я е също честа и последоватетю, и постепен­

но включва и преILЛИта тези характеристики с фупкщште на едно слънчево 

31 



божество на плодородието24 • Всъщност послеДiште дnа момента са почти 
паралеmm и вървят заедно във времето, но, за да има по-голяма яснота и 

преrлеДiюст, грубата схема на развитието на идеята изглежда по този начин: 
върховен небесен бог - бог на бурята (Гръмовержец) - соларен бог на 

плодородието. При това положение се разбира, че разказът па Херодот за 

Гебелейзис просто подминава времево, чрез самото обозначе1ше на името 

му, първото и направо отвежда към второто равнище, по същия нач~ш, както 

стои този въпрос и с периодичността на извършваното човешко жертвопри­

ношение, което за VI в. пр. н. е. е вече фиксирана практика на четири roдmrn 
поради действащата идеологически аристократична система в разбиранията 

на доктр1шата на тракийския орфизъм25 . С други думи казано, самият древен 
автор, като че ли запечатва определен момент от „историята" на развитието 

на това божество. • 
Досегашната логика па изложението показва, че макар и името Гебе­

лейзис да е хапакс в античната литературна традиция, съвсем не е необхо­
димо задължително да се мисли за неговото окончателно и за действител­

ното изчезване на самия Гебелейзис от култа. Възможно е от този момент 
нататък той да се синкретизира с друго божество, а не е изключено и да 

присъства като преживелица под друго име и дори под други имена на 

божества. При създадената проблемна ситуащ1я, въпросът па който е задъл­

жително да се отговори е съществуват ли други даппи за присъствието на 

урапични божества в тракийската религия? От значение за изложеш1ето е 

обстоятелството, че повечето лингвисти и пръв сред тях В. Томашек, още 

навремето съзират в Гебелейзис паралел на тракийското божество Збелсурд 
и чрез етимологията па имената им, достигат до извода, че двамата имат 

характеристика на богове· па бурята26 • 

Едmrственото споменаване на Збелсурд в античната писмена традиция 

принадлежи на перото на Цицерон и се среща в речта му „Срещу Пизон", 

произнесена през 55 r. пр. н. е. Най-знаменитият римски оратор обвинява 
Луциий Калпурний Пизон в редица престъпления и между другото съобща­
ва: .,Ти ограби светилището па Юпитер Свелсурд, най-старото и пай-таче­

ното у варварите (у траките - б. м., Д. П.) светилище."27 Въпреки че в 
ръкописите па древния автор стои изписано „Иовис вел сури", с право се 

предлага четенето „Иовис (С)велсур(д)и", тъй като изследователите се опи­

рат при заключенията си на достигналите до нас антични посвещения в чест 

на тракийския бог Збелсурд. Името му се среща върху дванадесет надписа 
от римската епоха под формите Збелтиурдос, Збелтурдос, Збелсурдос, Збер­

турдос, Збертурдус и следователно четенето „Иовис Свелсурди" е латини­

зирана форма на тракийското божество Збелсурд28 . 
Ако се изходи от историческата действителност отпоено конкретния 

повод за светотатството спрямо най-древния и най-почитания религиозен 

център у траките, изглежда Цицерон атакува Пизон, защото през 57-56 r. пр. 
н. е., като управител па Македония, без каквато и да е основателна причина, 

той започва безмилостни бойни действия срещу тракийското племе денте­

лети - до този момент верни и послушни съюзници на римляните29 • Вероят-

32 



но по времето на тази престъш1а война, Пизон ограбва светиmпцето на 
ЮIШтер Свелсурд, което според хипотезата, предложена в края на миналия 

век от П. Пердризе, се намира именно в областта на дентелетите, т.е. в 

зоната на Югозападна Тракия30 • На свой ред Д. Дечев показва, че името 
Иовис - ЮIШТер е достатъчна характеристика на Збелсурд31 и няма основа­
ния да се мисJШ, подобно на Ж. Сьор, че текстът на Цицерон трябва да се 

елиминира от дamrnтe за тракийския бог Збелсурд32 • Каквито и хипотези да 
се правят не ще може да се отрече как Юпитер просто обяснява (превежда) 
местното божеско име. 

Вече съобщих, че епиграфските паметнищ1, в които името Збелсурд 

се среща в различни варианти са дванадесет, всичките са посветитеmш и 

имат датировка от римската епоха, от I в. пр. н. е. до 11-111 в. на н. е. 

Надписите от България са от с. Кардам, по-рано с. Хайдар, Поповско, от 

с. Бозаджии, по-рано с. Бозаджилар, СJШВенско, от Крумовград, Кърджа­
JШЙско, от с. КаIШтан Димитриево, по-рано с. Аликочево, Пазарджишко, от 

с. Шатрово, Кюстендилско, два надписа от Голямо село, по-рано с. Чешмеджик, 

Кюстендилско, а тези извън територията на днешните български земи са от 
гр. Перmп в дн. Турция, от гр. Комотипи, по-рано с. ГюмердЖИна в дн. 

ГърЩiя, от селищата Качаник и Любенце при гр. Скопие в дп. Македония и 
от античното светилище до днешната църква „Св. Евсебий" на хълма Еск­
вилин в Рим33 • 

Сравпитеmю бедната документащ1я, която не съдържа никакви дашш 

относно функциите на божеството се допълва донякъде от изображенията 

му, които присъстват върху каменните релефи с надписи. Обикновено за 

представянето на Збелсурд се използва икопографския тип на Зевс Кераунос 

аетофор или па Зевс Керауииос, който отговаря на Юпитер Фулминатор -
Фулмен, Фулгур на римляните. В релефите Збелсурд заема позата на Зевс 

Гръмовержец, който с издигнатата си дясна ръка дърю1 светкавица или се 

готви да я хвърли, а понякога вдясно от него се намира орел с разпере1ш 

криле - негово въплъщение и едновременно олицетворение на мълнията34 . 
Всичко в изображението говори, че се намираме пред персонификаЩJята на 

един бог „Гръмовержец", ,,мълниеносец", ,,светкавицодържец"35 • 
Длъжен съм обаче да съобщя, че макар и да взаимства букваmю 

гръцката и римската иконография, този тракийски бог па светкавицата и на 

мътшята не е нито Зевс Кераунос аетофор на елините, нито пък е Юпитер 
Фулминатор на римляните. Самата иконография е донякъде обяснение на 

неговата същност и в никакъв случай не би могло да се каже доколко 

тракийското и гръко-римското божество се покриват. Очевидно обаче дума­

та е за едно локаmю върховно тракийско божество със собствена същпостпа 

характеристика, към която просто въвеждат детайлите на чуждата иконог­

рафия. 

За съжаление съвкупните свидетелства не дават достатъчно информа­
ция отпоено почитането и култа към Зебелсурд, който през римската епоха 

се представя обикновено като Зевс Кераунос, респективно Кераупоболос, 

т.е. този, който хвърля гръмотевицата (светкавицата). Безспорният за мо-

3 Годишник на СУ „Св. Кл. Охридски" - исторически факултет 33 



мента факт е, че както елиюпе, така и траките превръщат и схващат гръ­
мотевицата, мъшшята, светкавицата като атрибути - определения на своя 

върховен небесен бог36 • Основатеmю също е и предположението, че макар 
и изписването на Збелсурд и на неговите варианти да липсват в отдетште 

релефи с изображе1шя на Зевс Кераунос, в случай че те съдържат посвеще­

ния на траки, в тях е възможно да се съзре тракийската представа за един 

небесен бог - присъствието там на техния бог на небето37 • 
Втората позиция, която предпоставят изворовите данни води към ес­

тествения и задължителен въпрос, може ли да се свърже и съответства ли 

иконографският образ на Гръмовержеца с мълния в ръка, на етимологията 
на Збелсурд, колкото и всяка етимология да не е достатъчно сигурна? 
Въпреки че предлагат различrш варианти на смисловото значение на името 
на бога, езиковедите отново (както и при случая с Гебелейзис) са, общо 
взето, едшши в крайните си заключсния38 . Объркване съществува само по 
отноше1ше на първата съставка - ,,Збел-", ,,Збер-", защото навремето 

Ж. Сьор, без да проучи пряко надписите на Збелсурд, видя в една от фотос­

нимките изписването „Зибел-" и веднага го обяви за симетричен, авторизи­

ран вариант на Гебелейзис. От тази позиция, която се приема на доверие и 

се следва и до днес в историографията, последваха и погрешните връзки с 
тракийската гласа зибютидес, с името на царя на кените Зибелмий и т.н.39 • 

Всъщност епиграфските паметнищ,1 представят като варианти за първата 
половина на божеското име само формите „Збел-" и „Збер-". 

Действитетю формата „Збел-" се свежда към ющоевропейското „го­

ря", от което са производни староиrщийското „слънце" и гръцкото „слънче­

ва светлина, топлш1а". В този семантичен ред попадат също латинското 
,,зибеле-" - ,,светкащ, блестящ", и глаголът „святкам, блещукам, блестя", 

които вече не бива да смущават и са тук точно па мястото си40 • Ако се 
приеме посоченото четене, не ще и съмнение, че небесният бог на траките 

е в пряко отношение със слънцето, с неговата светлина и топлш1а41 
- нещо, 

което съвсем не е изкЛIОчено от гледна точка на същпостната характерис­

тика на върховния ураничен бог на сияещото небе. Поради обстоятелството 

обаче, че тази функция не е пряко отразена в релефните изображения на 

Збелсурд, Д. Дечев приема, че първата половина на божеското име първо­

начатю гласи „Збер-щ2 • Формата е засшщетелствана нееднократно в надпи­
сите и се свежда от mшгвистите към индоевропейското „светя, сияя", откъ­

дето е и староиндийското производно „светлина, пламък, факла", а също 

към литовското ;,светлина, факел". По този път съвсем не е трудно да се 

изведе значението „светкавица, мъшшящэ - атрибути на бога, представени 

върху релефите с негови изображения. 

Възможната дисимилация па „Збер-" в „Збел-" не променя обаче 

основната идея, вложена като качествена определеност за един бог на небе­

то, бог Гръмовержец, бог на бурята, който владее мълнията и светкавицата, 
тътне с гръмотевиците си, но и обладава от тази си позиция слънчевата 

светлш1а и топлина, самият той слънце. Неслучайно вече акцентирах впи-

34 



манието върху развитието на идеята за първоначаmmя върховен бог на 
ураrшчните простори и за неговите трапсформащш впоследствие в бог на 
бурята и в бог на плодородието със соларна натовареност. В този смисъл 

съм склонен да мисля, че точно формите „Збел-", ,,Збер-" - които са засви­
детелствувани върху надписите като първа половина от името на Збелсурд 
и техните етимологии взаимно се допълват и изграждат по-пълноцешю и в 

развитие общата характеристика на Збелсурд. 

Според надписите, втората половина от божеското име има пет вари­

анта на изm1сване. Лингвистите са скло1ши да сведат първоначаm~ата форма 
,,-турдос" към индоевропейския корен „твер, тур" с двойно смислово зпаче-

1ше - ,,държа, хващам, залавям", но и „замахвам, въртя, превъртам"44 • 
Поради дисимилацията на тета със сигма се отива още напред, като втората 
съставка на името се сродява с немското „щюрцен", т.е. ,,повалям, събарям, 

сгромолясвамщs. В тази обстановка е повече от ясно, че етимологията па 
Збелсурд ще има значение па „този, който държи, хваща, обладава мът1и­

ята, светкавицата", но също така и па „този, който замахва, засилва мът1и­

ята и светкавицата" и при случай я „мята, стоварва, сгромолясва, за да 

повали, за да събори" с нея - недвусмислено означение на Гръмовержеца и 
достатъчно избистрена характеристика па бога на бурята. Нещо повече, 

сега е необходимо да добавя, че значението на възможните етимологически 

варианти се потвърждава красноречиво от изображе1шята на самия Збел­
сурд върху релефите. 

Подходът и обясненията на езиковедите са логично защитени. От 
културно-историческа гледна точка те могат обаче и да се обогатят поради 
обстоятелството, че от категоричната възможност за пряко разшифроване 

на името се губи донякъде значението на първата му половина „Збел-", 
която има и соларпа натовареност. Самата форма .,-сурдос" се свежда към 

тракийското „сура-", .,суре-", честа съставка па mfчпи, па божески и па 
селищни имена в древна Тракия46 • На свой ред етимологията на „сура-", 
,,суре-" - ,,силен, храбър, мощен, могъщ, герой", е производна от старош1-

дийското „сура-" - ,,герой, юнак, войнщ7 , но и от ведийския бог Суриа48 , 
буквално „слънце", за да е напълно прозрачно смисловото значение, което 

се носи. При такава постановка на проблематиката съществува възможност 
да се мисли, че формите ,,-турдос", ,,-сурдос" са в пряко взаимодействие при 

изграждането в развитие на същностната характеристика на Збелсурд. Ед­

ната просто влиза в образуването на другата, а едновременната им употреба 

е напъmю правомерна, тъй като отношенията им установяват идеята за 

върховен небесен бог на дневното небе, бог Гръмовержец, бог па бурята, но 

и бог на плодородието, който обладава слънчевата светлина и топлина. 

От тракийските предели е извсспю и божеството Сурегетес. Името е 
засвидетелствано върху надписите от Филипи, от с. Баткун, Пазарджишко и 
от Дуросторум (дн. rp. Силистра), където богът е наречен херос49 • Ако се 
следва етимологията, божеското име включва смисловата натовареност па 

„мощен, храбър, силен, могъщ герой", който „бие", който „убива", който 

притежава „геройски удар" 50 и едновремешю има своя прототип във ведийс-

35 



кия бог Суриа (Слыще) - самият той небесен соларен бог51 • Замяната в 
наДIШсите на обръщението теос - бог, с херос не бива да смущава, защото 

е честа практиката в тракийската религия, която е достатъчно аргументира­

на в историографията от гледна точка на идеологията52 • 
Важно е да напомня, че името на този тракийски небесен, соларен бог 

се среща върху наДIШси от Витипия (Мала Азия) вmшги във връзка със Зевс, 

и то като Зеус Сургастес или като Зеус Сургастейос53 . В този контекст, ако 
се следва логиката на досегаuпюто изложение, точно Зевс обяснява, превеж­

да, улеснява разбирането на божеското тракийско име, а не обратното. 

Следователно тракийският бог Сурегетес съдържа не само соларна харак­

теристика. Той е и герой-херос, който „бие, убива", който нанася „ю1шчш1 

удари" по същия начин, както и богът на бурята - Гръмовержецът Зевс. Тази 
mшия на разсъждения неизбежно отвежда до прекия паралелизъм във функ­

циощµното значение на Збелсурд и па Сурегетес, до смислово равнозначна­

та качествена определеност и на двете божества - едновременно Гръмовер­

жци, които хвърлят, удрят и убиват с мълниите и със светкавиците, по и са 

небес1ш, соларни божества на плодородието. По друг на<rnн казано, както 

Гебелейзис, така и Збелсурд и Сурегетес са просто други имена-означения 

на върховното небесно божество на траките. 

Предложената хипотеза има право на живот и се поддържа от локали­

зацията на данните за изредените божества. Най-напред Гебелейзис очевид­

но се отнася към североизточните тракийски предели - към гетските прос­

тори. Поради факта, че той е другото име-прозвище на Залмоксис, местопо­

ложението му трябва да се търси и в зоната на разпространението па култа 

към самия Залмоксис. В една предходна работа с много аргументи, извле­

чени чрез анализ на изворовите данни от разнородно естество, направих 

опит да покажа, че локализацията на Залмоксис е валидна не само за севе­

роизточ~ште, но и за югоизточните, и за югозападните райо1ш на древна 

Тракия54 . По друг начин казано, тя се разполага в зоната на защитения 

убедитеmю в историографията хиперборейски диагонал, т. е. в областта на 

разпространението на тракийския орфизъм55 . 
Според даншпе от надписите богът Сурегетес също е засвидетелст­

ван и присъства красноречиво точно по посочените места след като се 

почита около Дуросторум на североизток, около Филипи в Югозападна 

Тракия и при с. Баткун на югоизток. Това са териториите на проявите и на 

консервативно традициоrшата приемственост на съществуването на едно 

небесно, соларно божество, което косвено е натоварено и включва като 

възможност функщппе па бога на бурята - на Гръмовержеца. В това отно­

шение още по-показатеmш и недвусмислени са данните за Збелсурд. Не­

случайно по-горе старателно изредих локализацията на всички надписи, 

които съдържат божеското име, работа впрочем вече прецизно свършена в 

историографията от Д. Дечев56 . 
Както се посочи от Ал. Фол, големият диагонал от крайния североиз­

ток - басейна па реките Прут-Днестър, към и до крайния югозапад - басей-

36 



на на реките Струма-Вардар огражда областта на върховите изяви в съзря­

ването и в развитието на учението на тракийския орфизъм докъм VI в. пр. 
н. е.57. След това, когато в Тракия започват да се наблюдават сериоз1-ш и 
недвусмислени промени, имешю по тези територии, като в оазиси, продъл­

жават дори и през римската епоха да се долавят преживелици, реминисцен­

ции, но и изяви на неговата жизненост - :жизненост на уче1-ше, една от 

персонификациите, на което е Залмоксис58 . 
По отношение на Збелсурд може да се говори и за съществуването на 

негови светилища, чиято локализация е доказателствена сама за себе си. 

Още в края на миналия век П. Пердризе предлага тракийското светилище на 

Зевс Збелсурд, което ограбва Луций Калпурпий Пизон, да се търси на 

югозапад - в зе!'vlИте на дентелетите59 • Новооткритите впоследствие надписи 
от с. Шатрово и от с. Голямо село, Кюстендилско дадоха основание на 

Г. Кацаров да прецизира мнението на своя предшественик и да уточни 

мястото на култовото средище на хълма Царичип, по горното течение па 

р. Струма60 • Мисля, че към днешна дата, не е еретично да се запитаме, 
самото наименование на този царски хълм не носи ли през епохите прием­

ствеността на „най-старото и най-таченото" от траките светилище, на тех­

ния върховен и поради тази причина „царски" бог па сияещото небе - на 

Збелсурд. 

Друго светилище на Збелсурд се локализира при с. Капитан Димитри­

ево, Пазарджишко61 и също се намира на височю1а - нещо характерно въоб­

ще за божествата обладатели на мълнията и на светкавицата - за Гръмо­
вержците. Тук ще прибавя и надписите за Збелсурд от североизточните 

тракийски земи, които обаче не разкриват възможност за локализирането на 

култов център. При всички положения данните за Гебелейзис, за Збелсурд 

и за Сурегетес съвпадат при местонахожденията си и очертават територията 

на разпространението и па почитта па траките, която не заглъхва, а се 

поддържа през вековете, към едно върховно уранично божество, натоварено 

още с характеристиките на бог па бурята - Гръмовержец - и едповремешю 

с това и на соларно божество на плодородието. 

Измежду всичко, което се знае за Збелсурд пай-интересен е епитетът, 

който му се приписва - ,,прогоникос". Той се среща в надпис от с. Голямо 

село - посвещение на Флавий Аматок - несъмнено тракиец, и заслужава 

особено ш-шмапие, защото за първи път се дава на тракийски бог62 . Очевид­
но той може да се сближи с епитетите „гепикос", ,,гениакос", които носи 

Аполон63 . Въпреки възраженията па К. Влахов, който отрича „гепиакос" да 
е гръцка лексема и мисли, че е двусъставпо тракийско име, ознаващо този, 

„който гледа, който пази, който се грижи за говедата"64 , аргументите му не 
изглеждат убедитетш и не могат да засенчат смисъла „родов, който принад­

лежи на рода". От друга страна, соларната природа на Аполоп е без съмне­

ние в пряк паралелизъм с определена част от същпостиата характеристика 

на Збелсурд и следоватеmю епитетът „прогопикос" отнесен към тракийско­

то божество, в случая е съвсем на мястото си. 

37 



Самият надrшс е посвещение на Збелсурд - богът господар, повели­

тел, суверен, който принадлежи, който се отнася до предците и е наследен 

от тях или ако се изразя по-свободно, до бога създател, прародител, родо­

началник. По този наЧШI текстът категорично набляга на приемствеността 
при почитането на върховното небесно божество, чиято популярност не 

заглъхва и заедно с това е стабилно доказателство за истинността на думите 

на Цицерон по отношение на светилището на Збелсурд. За траките то не 

само не е най-древно, но е и тяхна 11ацио11аru1а светиня. Нещо повече, тук е 
мястото да подчертая, че епитетът „прогопикос" пряко се приписва на тра­

кийския бог, без той да се определя или обяснява този път като Зевс. 

Впрочем проблемът в историографията произтича именно от обстоя­

телството как да се разбира Збелсурд? Въпросът е, дали това е самото име 

на божеството, защото посвещенията от вида „на бога Збелсурд" го пред­

полагат, или Збелсурд и вариантите му са просто епитети, прякори на бога, 

който се подвизава под гръцкото име Зевс, тъй като посвещенията от вида 

,,на Зевс Збелсурд" преобладават в надписите65 • Въпреки пространните ана­
лизи и немалките съмнения, в спещ1ализира11ата литература се налага зак­

лючението, че Збелсурд и неговите варианти са епитети на тракийския 

небесен бог66 . Констатацията е естествена, след като и цялото досегашно 
изложение показва, че основното, върховно, небесно божество, бог па буря­

та - Гръмовержец и соларен бог на плодородието, наистина няма, не прите­
жава, не носи собствено - единствено име. 

Въпросът обаче е още по-сложен, тъй като самият Збелсурд има 
епитет и следователно неговото име ще трябва да се схваща като епитет па 

епитета, съотпесепи към основния бог - господар. Според мен това, което 
е сигурно, е, че Збелсурд не бива да се разбира като превод па гръцкия Зевс 

Кераунос или на Зевс Керауниос (Керауноболос), а точно Зевс или Юпитер 
обясняват, насочват донякъде към същността му, по и към по-пълната 
характеристика на урапичпото божество, чисто име ни убягва. Просто съ­
четанието Зевс Збелсурд е достатъчна кnалификация на върховния небесен 
бог, който е анонимен. 

В тази обстановка формите Гебелейзис, Збелсурд, Сурегстес и всички 
техни варианти, които са смислово рашюзпачпи, се оказnат определения па 

един бог, чието истинско име остава неизвестно. Уникална податка в това 
отношение предоставя само пасажа на Херодот, защото за древния автор 

Гебелейзис е другото име-прозвище на Залмоксис. Ако се тръгне по тази 

логика не е трудно да се установи, че именно Гебелейзис, Збелсурд и Суре­

гетес са други негови идентификации - означения. Проблемът обаче е дали 

Залмоксис е наистина името на бога или пък той, точно както Гебелейзис, 
Збелсурд и Сурегетес, не трябва също да се схваща като едно от многоброй­
ните определения на върховното божество? 

Мисля, че верният отгоnор може да се даде само в случай, че се 
потърси отново помощта на Херодот. Така например, когато описва обреда 

стрелба с лък той е категоричен, че тези, които изпращат стрели срещу 

38 



гръмотешщата, срещу светкавицата, срещу връхлитащата буря и заплашват 
бога, т.е. небето, .,смятат, че няма друг бог освен техния". Както се вижда, 
от една страна, бащата на историята запазва анонимността на върховото 
божество, а от друга, и това е особено важно, той категорично разгра~шчава 

този основен бог - теос от даймона Залмоксис при когото отиват умрелите 

- даймонът, който някои от гетите наричат също и Гебелейзис. При това 
положение едва ли вече има място за съмне1ше, че формите Гебелейзис, 
Збелсурд, Сурегетес не са епитети, прякори, имена - прозвища на Залмок­
сис, а Залмоксис, точно като тях, е една от мпогобройшIТе квалификации, 
идентификации, означения, определения па анонимното върхово божество, 
която отвежда към друг аспект на същностната му характеристика, на ка­

чесtвеш1я му облик. 
Впрочем предложената хипотеза бе изказана още навремето от 

Ж. Сьор, но се обоснова и се защити от този изследовател от друга позиция 
и от друга гледна точка67 . Объркването в историографията бе пъmю, ако се 
има предвид например факта, че дори В. Томашек започва статията си за 
Залмоксис с думите: .,Зевс и Хадес, Хермес и Дио1шс, Кронос и Херакъл в 
една личпост"68 • За съжаление пршшкновепото досещане на Ж. Сьор не 
срещна разбиране и не доби популярност и развитие в специализираната 

литература. Само Я. Тодоров и неговата безпогрешна интуиция вдъхновиха 
перото му, за да наm1ше: ,.Мисълта на учените е наклопна напоследък да 

открие основно божество на траките, спрямо което Диопис - Сабазий, Зал­
моксис - Гебелейзис, теос хюпсистос са само отдетш х1шостази. На това 
основно божество примитивната тракийска религиозна мисъл не е могла да 

намери собствено име, а го е назовала с обяснителни прякори, които са 
разкривали една или друга страна от неговата същност. Този единствен 
бог ... е бил в своята първобитна основа слънчев и небесен бог ... "69 

Следоватетю богът, чието име така или иначе винаги ще 1ш се изп­
лъзва, е върховното божество па траките. Той обединява множество и раз­

лични характеристики на различни божества, които са повече или по-малко 

недостатъчно и лошо дефинирани. Епитетите, прякорите, които носи, като 
Гебелейзис, Збелсурд, Сурегетес, Залмоксис и т.н., разкриват определени 
страни от цялостната му същпостна характеристика, която, както показах в 

една предходна студия за Залмоксис70 , няма само ураничпа, соларпа натова­
реност. При всички положения предпочитам да не сравнявам това божество 

и да не търся негово точно съответствие в rръко-римския пантеон, защото 

случаят със Зевс Збелсурд и с изображенията му са показателни как елин­

ският бог и иконографията му просто донякъде навеждат па мисълта, отчас­
ти въвеждат, малко обясняват или подсказват някои аспекти от действител­

ната същност па върховното божество, 110 съвсем не съвпадат изцяло с него. 

Тук е мястото да кажа, че предпочитам да наричам всички тези епи­
тети, прякори, прозвища па върховното божество - квалификатори на него­

вата качествена определеност, имена на бога. Макар и да не съм достатъчно 
точен, мисля, че предложението ми има основание както поради традицията 

Залмоксис и Гебелейзис да се считат в историографията за божества, така 

39 



и поради обстоятелството, че Залмоксис, според античните писмеIШ извори, 

е и Кронос, и Астрей, и Херакъл, а според анализите в специализираната 

литература е още Салмоней, Марс (Арес), Плейстор и т. н.71 . 
Точно Плейстор например, в смисъл на „най-голям", на „най-велик", 

е абсоmопrnят елински превод-означение на върховното тракийско божест­

во, типична негова идентификация и квалификащш, която за Херодот е 

името на бога72 • В този смисъл объркването на В. Томашек, за което спо­
менах по-горе, е напълно нормашю, а изследователят е предешю ясен ,с 

досещането си, че в една личност - личността па върховното божество, 

което за него е Залмоксис, се набшодават аспекти и на Зевс, и на Хадес, и 

на Хермес, и на ДиоIШс, и на Кронос, и на Херакъл, а по желаш1е могат да 

се съзрат и да се изредят и други характеристики. 

Досегаrшюто изложе1ше наблегна на обстоятелството, че имената -
прозвища като Гебелейзис, като Збелсурд, като Сурегетес, разкриват ура­

ничната същност на едно анонимно върховно божество, бог на бурята -
Гръмовержец, слънчев бог на плодородието. Неговото име и неговият образ 

вш1аги ще бъдат табуираIШ, вечно ще останат в тайна поради действащата 

в Тракия аристократична доктрина, която Ал. Фол нарича тракийски орфи­
зъм73 . Поради необходимостта обаче това учение да се сведе и в социаш~ата 
практика, за да изпълнява идеологическите си функци:и74 , особено в периода 
след VI в. пр. н. е., тайнствеността се разчупва и се изгубва донякъде, а 

определени аспекти от съIЩюстната характеристика па безименното вър­

хошю божество стават достъпни и се разпространяват и сред населението, 
сред непосветените, чрез огласените имена Залмоксис, Гебелейзис, Збел­

сурд, Сурегетес, но както се разбира единствено като божески епитети, 

прякори, прозвища. 

Впрочем, дори само тези свидетелства убеждават, че непосветените, 
т.е. обикновеното обrцинско население, не използва едно и също наимено­
вание за определена страна от цялостната същност на върховното божество. 

На свой ред елините, а и римляните още по-малко биха могли да знаят 

съкровеното орфическо име па това върховно божество и поради тази при­

чина го превеждат със собствени имена като Кропос, като Херакъл, като 

Плейстор, като Марс (Арес ), които приблизително пай-точно отговарят на 
представата им за върховното божеств·о. 

Логиката на анализа изисква да се провери съществуват ли други 

данни за уранични божества в древна Тракия - за върховния бог на сияещото 

небе, бог-баща/бог-небе, който всъIЩюст е главното божество в религията 

на индоевропейците. Веднага ще съобщя, че в това отношение сведенията са 

още по-красноречиви от вече дискутираните поради епитета на тракийския 

Херос, на бога кош1ик -Перко(у)с, Перконис, засвидетелстван в два надписа 
открити близо до днешния квартал Галата от районна на Одесос (дн. гр. 

Варна)75 • Първият надпис датира от II-I в. пр. и. е. и е посвещение на 
Артемидор и на Полемарх, синове на Теоксен, на всевслушва1Щ1я се херос 

Перко(у)с. Вторият надпис е от I в. пр. н. е. - I в. на н. е. и също е 

40 



посвеще1ше, този път на хероса Перко1шс. Имената са в дателен падеж, а 

имеmю „Перко херой" и „хероней Перкопей". 

Според простраюште анализи на езиковедите те попадат в една семан­

тична редица на родстве1ш наименования с основа Пер(к)76 • Тя възхожда към 
хетското „перва", производно на древноипдийското „парва та" със значение 

на „плашша, скала, камък". Божеството Перва - скалата-бог или богът­
скала, се споменава още в староасирийските таблички, свързано е с конете 

и следователно реконструира прототипа на един конен бог на бурята77 • В 
тази връзка Л. Гиндин съзира възможността за езиково отъждествяване на 
хетското „перва" с тракийското „херос", не само поради отсъствието на 

надеждна етимология на старогръцката дума, но и поради опитите да се 

изведе, да има тя до или не гръцки произход78 . Името на бога на бурята, бог 
Гръмовержец, се възстановява на основата на съвпаде1шето на ред древш1 

традиции, защото във веригата Первата - Перва - Херос се включват още 

славянският бог на гръмотевицата Перун ( с многочислени трансформации) 
и равнозначните му идентификации при балтите - Перкун и при литовците 

Перкунас - божествата на бурята, на буреносната вихрушка. Съвсем ес­
тествено точно тук е мястото и на епитетите на тракийския бог - коmшк 

Перко(у)с, Перко~шс79 . 

Съвпаде1шята са естестве~ш и по ли1шя на топонимията. Този път най­
напред в редицата трябва да се постави тракийското Перинт, защото както 

сочи суфикса ,,-шпос", името пршшдлежи към най-древния ономастичен 
слой, сигурен за II хилядолетие пр. н. е. до Троянската война за балкапско­
егейско-малоазийската етнокултурна зопа80 • Следва топшmмът Форупа, вклю­
чен от Тит Ливий в названието на „столицата" - крепост на тракийското 

племе меди - Ямфорина от I в. пр. н. е., в областта на средното тече1ше на 
р. Струма81 . В случая най-важно е отъждествяването на Форупа с ПершJ/ 
Пирин, което не е пропуснато да се направи от лшIГвистите и най-напред от 

Вл. Георгиев, както и валидността на това положение по отношение на 

всички други върхове на „Пер-/Пир-" в България от типа на Персенк, Пере­
лик и други подобни, тук включително и обредът за дъжд-пеперуда в бъл­

гарската традиционна-народна култура82 . 
За Л. Гиндин тракийските топо1mми Перипт и Форуна нямат пряко 

отношение към славянските географски названия. Те са паралешш образу­

вания в кръга на родствени основи. В топонимичните съвпадения и в реду­

ването на тракийското Периптос, Форупа със славянското ПершJ/Пирин не 

е изключена и езикова и културно-митологическа контамш-1ация, но е недо­

пустимо да се мисли за пряко славянско влияние върху тези тракийски 

имена, след като те са налице векове преди идването на славяните на Бал­

канския полуостров. Следователно голяма група имена, които непосредст­

вено възхождат към славянското Перун и тяхното широко разпространеш~:е 

в сравне1ше с другите територии на славянския свят, ,,трябва да се търси в 

съвместяването па пренесеното на Балканите славянско божество с местния 

тракийски култ към хероса, в реконструкция на бог-Гръмовержец, най­

почитания от тракийските богове в предславяпския период"83 . 

41 



Проблематиката се усложнява, но и изпъква още по-релефно поради 

хероя Пейрой - е.цип от вождовете на траките от района на Хелеспонта (дн. 

Дарданеm1), който идва в помощ на трояпите и е засвидетелстван още у 
Омир84 • Въпреки че няма надеждна етимология, името както може да се 
разбере от вече изложеното, има добри паралели в балканската и в собст­

вено тракийската ономастика. Изглежда неслучайно в „Илиада" Пейрой е 

обозначен като херос, а връзката му с хетското Перва и логичната аналогия 
с хероса Перко(у)с и с хероса Перкопис се налага от само себе си85 • Нещо 

повече, от четвъртата песен на поемата се знае, че той поразява врага си с 

огромен остър камък86, т. е. образът на бога-скала или на скалата-бог 

съвпада с този на божестве1шя херой, който поразява като хвърля камъни, 

и.ли както се изразява Ал. Фол, ,,Хвърлячът на камъни" опосредства връз­

ката между „камък" (скала) и ,,(поразяващ) божествен герой"87 . От Страбон 
се знае още и местността Пейросос, чиято локализация е в Троада, Мала 

Азия - при тракийската Зелея88 , което ще рече, че точно там се изповядва 

култът към този типично урапичен, но и соларен бог Гръмовержец, след 

като мястото се превръща по-късно в култов център на слънчевия бог 

Аполон89 • 

В същия семантичен ред попада и женският род па Перкос - Перке, 

названието на Тракия. Формата е засвидетелствана у Стефан Византийски, 

който следва Ариан90 , и макар и късна, не оставя съмнение в дериващюш1ата 
си връзка с производното Перкоте --' град между Абидос и Лампсак на 
малоазийския бряг на Хелеспонта91 • Топонимът възхожда към пай-древния 

ономастичен пласт и се споменава в „Илиада"92 • Макар и да изчезва във 
времето на Страбон93 , Пер коте още съществува в епохата па гръко-персийс­
ките вой1m, след като се среща у Херодот94 и в трибутните листи за 452 -
424 г. пр. н. е., които сочат Перкосиос95 • 

При това положение е ясно, че най-древното название па земята на 
траките също се извежда в опомастична единица с основа „Перк-" и се 

локализира в Югоизточна Тракия във времето до Троянската война. Както 

пише Ал. Фол „това е страната на хероя Пейрой, чието име е вече оглася­

ване на името на сина на Великата богиня-майка, па соларен бог"96 • Връз­
ката Пейрой - Перва - Херос - Перкос едва ли подлежи на съмнение и 
налага комбинацията скала (планина) - скален (плашшски) бог - бог на 

бурята, бог на хвърлянето - бог-конник (Гръмовержец)97 . Самото огласено 

име на сипа на богинята-майка, този централен космогопичсн персонаж в 

системата на тракийския орфизъм, е съвсем естествено да дава название на 
земята, където се изповядва това ученис98 • 

На свой ред възможността „Перке хора" да означава „с трапа на дъбо­
вете", ,,дъбрава" не противоречи на същностната характеристика на поразя­

ващия бог Гръмовержец, бог на бурята, чисто място е тъкмо по такива 
свещени места, скалисти върхове и масиви. Неслучайно балто-славяпският 

бог на гръмотевицата Пер(к)ун също е свързан с дъба и налага позицията, 

42 



че името на бога Гръмовержец, на индоевропейско семантично равнище се 

сравнява с назваIШето на дъба ( срв. латинското кверкус от перкус) и пред­
ставя „божеството на дъба"99 • 

В тази обстановка „Перко херои" ще означава „дъба на херос" и 

съответно посвещеIШето ще е на хероса - божеството на дъба, което оби­

тава дъба, а пък „хероей Перкопей" правомерно се интерпретира от 

Л. Гшщин като херос Гръмовержец100 . Всъщност и в двата случая се изпра­

вяме пред идентификацията на един бог на гръмотевицата, на мъmшята, на 
светкавицата, който има пряко опюше1ше към дъба, който поразява, но и 

живее в дъба, респ. в дъбрава. 

По всичко личи, че култът към дъба или към бога дъб и оттук Гръмо­

вержец е общ за всички и1щоевропейски народи101 . Самата гръмотевица -
мъmшята, се възприема като бога, който бързо слиза от небето и разцепва 

с пламтящ трясък дървото, върху което най-често стоварва силата на удара 

си - върху дъба. Ето как именно дъбът се превръща в зримо обиталище на 

поразяващия бог-небе, който тътне със страховития си глас, нанася бляска­

ви, огнени удари и вю~аги оставя следи от присъствието си. 

Едва ли е необходимо да припомням с подробности, че най-старото и 

с положителност едно от най-прочутите светилища в Елада се намира в 

Додона и там се почита пеласгийския Зевс като дъб-оракул. Неговият глас 

се чуnа като шум от листата, а бронзовите гонгове, накачени в светилището, 

звънят при вятър и наподобяват със звука си грохота па гръмотевиците. 

Нещо повече, връзките на религиозния център с тракийския свят не подле­

жат на съмнение и не са случайви102 • Именно с решение па оракула, култът 

към тракийската Бе1щида, с характеристика па Велика богиня-майка, се 

приема през 430 - 429 г. пр. п. е. за държавен в Атипа103 • Вярно е наистина, 
че дъбът в Додопа е посветен ш1 върховното божество - на пеласгийския 

Зевс, по не бива да се забравя, че точно пред него се намират свещените 

гълъбици - символи на богинята-майка, които подсказват древната хиеро­
гамия на небесния бог па бурята с богш1ята на плодородието104 • 

Съвсем естествено е вождът - царят па дърветата - дъбът, да е 

посветен на бога-господар па всичко и ш1 вси•1ки. Подобно е положението 

при дрешш:те германи, които отличават между боговете Допар (Тупар) или 

Допер, напълно равностоен па скапдишшския Тор. Прокопий Кесарийски 

твърди изрично за славяните, че Перун, в когото вярват, изпраща светкави­

ците и е единственият господар на всичко. Дъбове са посветени и па глав­

ното божество на балтите и на литовците, а именно на Псркун(ас), който 

обладава гръмотевицата и светкавицата. В негова чест се поддържа непре­
къснато огън от същото дърво, а хората принасят жертви на тези вековни 

исполш1и за добра реколта. Всеки знае и за преклонението на келтските 

друиди към дъба, а дори някои съвременни автори предполагат, че самото 

име друиди означава „хора па дъба". Римските царе, които са чисто олицет­

ворение на Юпитер, имат корони от масивно злато във формата на дъбови 



листа, т.е. на свещеното дърво на върховния бог. Те претендират да са 

негови представители или по-точно, да са въплъще1шя на бога на небето, на 

гръмотешщата, на дъба105 • 
Не е необходимо да умножавам примерите, защото и приведените са 

достатъчно, за да се разбере, че се изправяме пред пътюкръв~шя образ на 

всесишшя господар на небето, който е бог на бурята, бог Гръмовержец. 

Имеmю той предизвиква дъжда на плодородието и чрез всевластието на 

гръмотевиците и на мъшшите, на които е носител, стимулира плодородието 

и изобИJШата реколта за добро и за щастие на своите поданици: и за ужас и 

за страх на враговете си. Още една крачка и този бог ще придобие соларпа 

натовареност, ще носи всички характеристики на бога на Слыщето. 

Твърде дългият екскурс едва ли е излишен, защото разкрива възмож­

ност за идентификации по линията Пейрой (Перкоте) - Перко(у)с, Перкшшс. 

По друг начин казано, докато Пейрой наиспша може да се окаже огласеното 

име на сина на Великата богиня-майка, чието назва1ше носи и страната (му) 

Перкоте, епитетите на хероса Перко(у)с, Перконис разкриват във времето 

профанацията на чистотата и на неприкосновеността на орфическата докт­

рш-1а от аристократичен тип, изгубват задължитеш1ата и тайнственост и 

недостъmюст за масата от обикновеното общинно населе1ше, но (и това е 

забележитетю!) стават известни само като божески епитети. 

Ано1шмното обръщение и посвеще1ше на хероса, което както се раз­

бира по повод на Збелсурд не бива да смущава, всъщност продължава да 

пази ревностно неизвестността на името па върховния бог. Неслучайно 

В. Бешевлиев изказва хипотезата, че вероятно първоначално Перкон(ис) е 

бог, чието наименование по-късно се свежда само до епитет на хероса106 • 
Той дори предполага, че може би това е същинското име на Збелсурд, което 

е изтикано впоследствие поради табу или поради някакви други причюш от 

прякора. 

При всички положения Пейрой, Перко(у)с, Перкопис, според логиката 

на моето изложе1ше, са други имена-прозвища на върховния небесен бог, 

бог на бурята, бог Гръмовержец, солареп бог на плодородието. Те дообога­

тяват познанията за неговата същпостна характеристика, но и се вписват 

във веригата Залмоксис - Гебелейзис - Збелсурд - Сурегетес, отлич1ш 

квалификации за качествената му определеност, какъвто е например и чисто 
етшският превод-означение па Залмоксис-Гебелейзис-Плейстор, т. е. ,,най­

голям", ,,най-велик". Нещо повече, локализацията на Пейрой, Перко(у)с, 
Перконис се отнася до зоната па Югоизточна (Приморска) и до Североиз­

точна Тракия и съвпада с областта на разпространението па култа към самия 

Залмоксис. 

За района на Югозападна Тракия мозаечпата картина се попълва из­

цяло поради присъствието там на фигурата па Салмопей. В една предходна 

работа се опитах да покажа, че в преданието за този легендарен цар на Елида 

(откъдето е известен топонимът Салмоне), а впоследствие и на Тесалия, не 
могат да не се открият елементи на Залмоксис 107 • Работата е там, че състав-

44 



ката „салм-", ,,селм-", която се съдържа в назвашшта на Залмоксис и на 

Салмоней, се среща в географски и в лични имена в Гърция, които прШiад­

лежат на нееЛШiски епшчески слой и показват негръцки фонетични особе­

ности. Повечето ЛШIГвисти са склонни да я отнесат към трако-пеласгийска­

та етнокултурна общност108 • Излишно е тук да привеждам всички аргументи 
за мястото на Тесалия в трако-пеласгийския религиозен синкретизъм -
работа впрочем, прецизно свършена в историографията от Ал. Фол109 • Важ­
на за изложението е обичайно-обредната практика, свързана с този владе­

тел, който има като основна съставка на името си това на Залмоксис. 

Още навремето О. Вайнрайх стигна до заключението, че всички еле­

менти на сказаrшето се отнасят към един предгръцки цар, жрец и бог еднов­

реме1шо, с ярко изразена урано-соларна същпост110 • Тя личи добре от пре­
данието за баснослошшя суверен, който понякога дори се описва като по­

виеш от Зевс. Теоманията, която го владее, вдъхновява самочувствието му 

да преминава в пълен галоп по бронзов мост на медна колес1rnца и със 

завързаните за нея медни казани, тасове и тимпаш1 да наподобява чрез 

кънтежа им и поради невероятния шум, грохота на гръмотевиците. Заедно 

с това, Салмоней хвърля по земята разпалени факли, горящи главни, като по 

този начин симулира светкавиците и подражава в пътшя смисъл на върхов­

ния Гръмовержец, който препуска с колесшщата си по небес1шя свод. В 

заслепе1шето си, този светотацец богохутю заявява, че всъщност е самият 

Зевс и изисква да се чества с жертвоприношения достойни само за всесилния 

господар. Най-сетне разгневеният олимпийски властелин го унmцожава с 

мътшята си111 • 

Цялата история разкрива, че Салмоней е безспорна персонификация 
на върхошшя небесен бог, бог на бурята - Гръмовержец. Тя показва обаче 

и пряката връзка на урапо-соларното начало, което е водещо при него, с 

хтонич1юто и с подземния свят от момента на смъртта на легендарния 

владетел. Тук се отразяват и претенциите па цяла плеяда предгръцки и 

особено впоследствие на тракийски царе за прякото им отъждествяване с 

главното божество или поне с неговия син - рожба, чедо на брака му с 

Великата богmIЯ-майка земя112 - идентификация, която носи характеристи­
ката на бога па гръмотевицата и на светкавицата, на бога на дъжда, за да се 

осигури плодородието на почвата и следователно на бога на слънцето. 

В тази обстановка е ясно, че заедно с урапо-соларното начало, какво­

то класическата гръцка религия изклю~ша, по нелитературният безкнижовен 

тракийски орфизъм предполага и допуска по отношение на върховното си 

божество, то има и хтонична характеристика. Тази представа изглежда опи­
ра до двете равнища за постигане на безсмъртие, които нееднократно обос­

новах в историографията, или с други думи казано - тя е амбивалентна113 • 
Наистина в тракийските разбирания идеята за урано-соларпостта е немисли­
ма без хтопизма. Това положение, както неведнъж писа Ал. Фол, е върховен 

сmпез и крайно достиже1ше в религиозното мислене на траките и фактичес­

ки не търпи по-нататъuп-ю развитие 114 • По този начин в един носител се 

45 



съчетават и двете начала - и небесно-слънчевото и земното, но не в чистия 

им вид, а в смесеното им единство. 

Ето защо мисля, че в историографията е крайно време да престане да 
се търси съществуването сред траките на един своеобразен религиозен 

дуализъм, поставен на епшческа, дори на сексуаm1а основа, при който 

например Залмоксис е носител на хтоничното, а Гебелейзис на урано-солар­

ното начало115 • От тази гледна точка редица модер1ш автори говорят за 
различни теХIШ структури, за отделните им култове, които нямат допир1m: 

точки116 , а не за една типична, сшIКретична персо1шфикация на соларно­
хтоничното единство, въплътено във върховния бог, известен под различни 

и многоброЙiш имена - персо1шфикация, характерна за историческата прак­
тика на епохата. При това положе1ше имешю имена като Залмоксис, Гебе­

лейзис, Збелсурд, Сурегетес, Перкон(ис), Салмоней, а както се знае и реди­

ца други ще отвеждат просто към един или към друг аспект при цялост1юто 

изграждане на действителния облик на същия този върховен бог. Съвсем 

друг е въпросът, че настоящото изложение акцентира вниманието предимно 

върху неговата небесно-соларпа страна. 

Урано-метеоричният аспект на върхошшя бог, а оттук и соларпият, 
тъй като соларността води началото па генезиса си от уранизма, е засвиде­
телстван в една късна версия на Антоний Диоген, писател от I в. пр. 

н. е. 117 • Древният автор предава, че бащата на Питагор - Мнесарх, веднъж 
съвсем случайно намира малко захвърлено бебе, прибира го и го нарича 

Астрей. Той го отглежда заедно със синовете си, а когато детето израства 

достатъчно, го подарява на Питагор да го изучава. Така става, че впослед­
ствие Астрей заедно с приятелите си Деркилид и Мантипиас - брат и сестра, 

бягат при траките и отиват при Залмоксис. Той ги съветва да заминат и да 
се спасят от преследвачите си в далечната приказна страна Туле. Но докато 

другарите му продължават пътя си, Астрей остава при гетите и в скоро 

време, те започват също да го почитат като бог. Астрей се споменава и от 

Порфирий в съчш1е1шето му „Животът на Питагор"1 18 • 

Съобщенията са пряко доказателствени, защото на практика Астрей 
обозначава другото име-прозвище на Залмоксис, по същия начин, какъвто 
е и случаят с Гебелейзис, ако се върнем към текста па Херодот. Както личи 
от името, самият Астрей, т. е. ,,звездното небе", па което се отдават божест­

вени почести, направо е елински превод - означение па урапо-соларната 

същност на върховния бог. Неслучайно Страбон, а по-късно и Йордан, 
приписват на Залмоксис и на Декеней редица небесни познания и вещина в 

астрологическите неща119 • От значение в свидетелствата е и фактът, че те 
допълват картината за пълноценния образ на върховния бог па древния 

сияен небосвод, защото самото му име показва, че той е и господарят на 
нощното, осеяно със звезди небе. 

Доведено до тази точка, изложението разкри, че в зоната на т. нар. 
хиперборейски диагонал в древна Тракия, присъства едно върховно божес­

тво, бог-небе/бог-баща па дневния и па нощния небосвод. Неговите имена-

46 



прозnшца Гебелейзис, Збелсурд, Сурегетес, Перкоп(ис), Салмоней, Астрей 

последователно изграждат същпостната характеристшса на ура1шч~шя гос­

подар, но и бог на бурята, бог Гръмовержец и съответно слънчев бог на 
плодородието. За съжаление данните са дотолкова оскъд1ш, че не дават 
възможност да се пресъздаде пътюцеппата картина за тази страна от него­

вия култ, нито целостта на обичайно-обредната система, която го съпровож­

да. По едно щасттmо стечение на обстоятелствата от нея е познат само един 

ритуал, който Херодот оrшсва в разказа си за Залмоксис-Гебелейзис -стрелбата 
с лък към небето. 

Още в началото на настоящата студия отбелязах, че с най-важно 

значе1ше за анализа са два момента от вече приведеното съобще~ше. Пър­
вият опира до констатаЩiята, че докато всички гети вярват, че умрелите 

опшат при даймона Залмоксис и по силата на това получават безсмъртие, 
,,някои от тях (т. е. не всички - б. м., Д. П.) наричат него (тъкмо, имешю, 
самия - б. м., Д. П.) същия (даймон Залмоксис - 6. м., Д. П.) и Гебелейзис" 
и следователно те трябва да се разграничат в известен смисъл от казаното 

за останалите. Вторият момент е свързан с въпроса, кои са „същите тези 

траки, (които - б. м., Д. П.) стрелят с лък, нагоре, към небето, срещу 
гръмотевицата и светкавицата, (с което - б. м., Д. П.) заплашват бога, като 

смятат, че няма друг бог освен техния". 

Навярно не ще има възражения, че предаденият от дрешшя автор 

обред е в пряко отношение с урано-соларпия аспект (пай-общо казано) на 
върховния бог, който се обозначава сравнително изчерпателно от другото 

му име-прозвище Гебелейзис. При това положение „същите тези траки", 

очевидно не обозначават всички гети, а само онези от тях, които наричат 

същия даймон Залмоксис и Гебелейзис. По всичко изглежда и ритуалът, за 
разлика от човешките жертвоприношения, не е колективен. До него няма 
достъп общинното население, а само избраните - онези от аристократичния 

елит, начело с владетеля, които са посветени в доктринално-идеологическо­

то равнище па уче1шето на тракийския орфизъм, онези, сред чиито следи се 
пази тайната и чистотата на съкровеното знание, вечен стимул в стремежа 

към съвършенството за останалите. 

На свой ред иптерпретаЩiята на самия обред предизвиква доста спо­

рове и объркване в историографията. Основният проблем този път е, дали 
Херодот е разбрал добре ритуалния смисъл па чутото и па предаденото от 
него, след като тези насочени срещу небето стрели заплашват бога (то тео), 
който същите тези траки смятат за единствен? В началото па изложението 
наблегнах па обстоятелството, че след Е. Роде става ясно, че под израза 
.,заплашват бога" - ,,то тео", не бива да се разбира точно той, а „небето" 
според гръцката употреба па този термин. В такава обстановка текстът на 

древния автор придобива съвсем ново, различно съдържание от буквалния 

прочит. Той се намира точно па мястото си и n никакъв случай не може да 
се приеме, че е просто добавен към цялостното предание за повече колорит. 

По всичко изглежда, че именно чрез изпращането на стрели към небе­

то, които са преки подражания, олицетворения на мълниите и на светкави-

47 



ци:те, се преследва задачата да се отстранят демопичшпе сИJШ, въплътени в 

облаците, да се отдалечат те от лицето на животворното слыще. Стрелбата 

с лък е далеч от идеята да се заплашва върхошшя бог (Залмоксис - Гебелей­

зис, а в случая само неговия урано-соларен аспект - Гебелейзис), а цеJШЯт 
обред е положителен култов акт, защото по този начин се имитира и макар 

и непряко се помага на бога на бурята (па буреносното небе), на Гръмовер­

жеца в битката му с демоните на мрака и на тъмнината, които се противо­

поставят на слънчевата, въобще на небесната светЛШJа. Тази интерпретация 

на М. Елиаде се възприе в българската историография от Ив. Маразов120 • 
Той съзира в описанието на Херодот ритуашю-мимическо възпроизвеждане 

на схватката между хероя и дракона-облак (персонификация в най-общ план 

на зmпе сили, на злото въобще), чийто благоприятен изход осигурява дъжд, 

слънце, плодородие. 

Не ще и съмнение, че ако предложеното тълкуване се приеме, а ням:а 

достатъчно убедитетш аргументи то да се отхвърли, съществува възмож­

ност чрез свидетелството на Херодот за ритуалната стрелба с лък, да се 

извърши надеждно възстановяване на свързания с бога на бурята, с Гръмо­
вержеца, фрагмент от основния му мит, чиято формална структура очевидно 

е ориентирана към повторение. По принцип анализът не е труден, най-вече 
поради факта, че същият основен мит стои в центъра на индоевропейската 

митология, а паралелите и взаимодействията се налагат от само себе си121 . 
Безспорното му ядро е борбата на бога на бурята с противник, който е 

същество с демонична, със змийска природа122 . И докато Гръмовержецът 

винаги се намира на върха - па небе, па планина, на скала, на дърво - най­

вече дъб (в дъбрава), неговият неприятел заема позицията долу - под пла­

нш~ата, под скалата, под дървото, във водата. Той владее хаоса, страха, 

мрака, тъмнината. Има мощ и богатство, които увеличава непрестаmю 

поради това, че поглъща или затваря космическите елементи, краде небес­

~ште води, лишава всичко и всички от дъжд и от светлина. 

Схватката между двамата е неизбежна и започва с преследване, при 

което Гръмовержецът-Змееборец гони похитителя на плодородието по не­

бето, по·плашшата, по скалата, настига го с трясъка па каменната си огнена 
колесIШца или на огпе1шя си кон и като хвърля по него пламтящите си 

стрели - мълнии, го предизвиква па бой с грохота па гръмотевиците. Кул­

минациошшят момент на единоборството е бурята във водовъртежа, на 

която при срещата на оръжията блестят искри - светкавици, гръм и тътен 

се носи навсякъде, а ужасът е пълен. 

Най-сетне Гръмовержецът печели победата. Гъстите облаци, мъгли­
те, затъмненията бягат със заглъхващо ръмжене от лицето на небосвода. 

Плодопос~шят дъжд, който се излива не само пречиства земята от мръсоти­
ите на хаоса, но и носи висш подем във вегетацията, мъжество, успех, 

възвръщане и нарастване на богатството - с едпа дума, възраждане. Убийството 

на змея освобождава космическите води, възстановява нормаmшя ход на 
небесшпе тела, привежда в равновесие природните стихии, осигурява не-

48 



обходимата за живота влага и плодородие. Ето как Гръмовержецът се прев­

ръща в творец на светлината, в победител на мрака и на тъмнината, в 

създател на слънцето, което къпе с животворните си лъчи земя и хора. Нещо 

повече, самият бог на бурята има змееподобна огнена природа, характерна 

въобще за божествата на гръмотевиците и на светкавиците у м:ного народи 

на Евразия123 • 
Змееборецът обаче се характеризира и като регулатор на космически­

те води, на теХIШЯ ритъм и следователно, той притежава също и водна 

природа124 • Тази амбивалентност на неговата съIЦiюст и двойствеността на 
противоположните стихии, които съчетава, наблягат върху медиативните 
му функции. Точно върховният бог, богът на бурята, Гръмовержецът, Зме­

еборецът е идеалният посредник между двете сфери, между небето и земята, 
между двата свята, които макар и разделени са едно цяло и не носят отри­

цателен знак, защото установяват ред във вертикалния градеж на Вселената. 

Много са случаите дори само от гръцката митология, които отразяват 
борбата на върховния бог Гръмовержец със змееподобни чудовища. Такива 

са например легендите за схватките на Зевс с Тифон, на Аполон с Питон, на 

Херакъл с Лернейската хидра, която държи водите, на Кадъм с дракона, 
който пази извор и т. н. В Египет богът на слыщето Ра се бори ежедневно 

със змея Апоп - главен враг на светлината, олицетворе1ше на тъмнината и 

на водните стихии. Един от централните ведически митове разкрива двубоя 

на Индра, син на небето и на земята - посредник между двата свята, с 
дракона Вритра, за да се възвърне слыщето след мрака на бурите, за да 

потечат небесните води, за да се постигне в крайна сметка ново раждане 
(вечно възраждане) 125 • 

Едва ли е необходимо да увеличавам броя на примерите. По-скоро 

сега е времето да се направи връзка между този фрагмент от ос1ювш1я мит 
за Гръмовержеца в шщоевропейската митология и ритуалната стрелба на 
траките с лък към небето. По всичко изглежда, че поне в текста на Херодот, 

тя не изпъква като колективен обред, а вероятно е отредена привилегия 

единствено за избрани - само за затворен кръг от посветени аристократи и 

най-напред за владетеля. Борбата с демо1шчните сили, въплътени в облаци­

те, хвърлянето срещу тях на стрели, подобни на мълнии, и па светкавици, за 
да възтържествува царството на светлината и на слыщето над силите на 

мрака и на тъмнш1ата, са на практика пряка имитация на действията на 

върховния бог. Неслучайно и до днес народът у нас стреля с пушки срещу 

градоносните облаци, ,.за да се разбият" - рациопалистично обяснение на 

един древен обичай, познат и на много други народи126 . Въобще вдигането 
на шум, крясъците, гърмежите, пуснатите и насочени към небето стрели 

имат задачата да сплашат злите сили, да прогонят ужасния звяр - дракона­

змей, за да освободи той небесните светила, за да се отключат, да се отп­

рищят изворите с води, за да настъпи равновесие в природата, в обществото 

и във Вселената и в тях да се възроди плодородие, благоденствие. 
Всички ритуаmш действия, цялата атмосфера па обичайно-обредната 

практика и най-вече тези летящи нагоре стрели, които не само помагат, но 

4 Годишник на СУ „Св. Кл. Охр11дсю1" - исторически ф;шултет 49 



и подражават във всичко на Змеебореца, имат предназначението да осшурят 

или по-скоро да възстановят директната връзка с него - безусловен пршщип 

за получаване на безсмъртие. Ето защо мисля, че докато в „андреона" 
(залата само за мъже аристократи, засвидетелствана в йонийската версия на 

Херодот за Залмоксис-Гебелейзис) по примера на свещеносказа1mята се 

извършват посвещенията в тайните на митичния прецедент за едно затворе­

но, елитно общество от мъже-благороднищ,1, начело с царя, чрез изпраща­

нето на стреJШ към небето, обредно се осъществява действената страна на 

сакралното знание - тя се реактуализира. 

Прекият контакт с върховния бог обаче проличава добре и чрез прак­

тиката на човешките жертвопршюшепия. Именно човешката жертва е приз­

вана да преодолее разстоянието между света па хората и света на боговете. 

Тя, както и насочените срещу небето стрели, е идеалната трансмисия по­

между им, а периодичното им извършване, според разказа на Херодот, 
непрестанно подчертава и изисква необходимостта от така мечтаната връз­

ка. По този начин човешките жертвоприношения в чест на върховния бог, 

тези тържествени и с м1-югопластово съдържание церемониални свещено­

действия, придобиват и съдържат до голяма степен извышремепен, универ­

сален характер. Тяхната ефективност трябва да се търси по линия на прек­
ратяване на злото и на достигане на много висока степен на доброто. Самият 

механизъм па реализащtя на обредната смърт, при която е прозрачно ясна 

крайната цел - човек да стане безсмъртен или с други думи казано, да се 

постигне ново раждане (вечно възраждане), означава не само че човешките 

жертвоприноше1ш:я са пряко насочени към бъдещето, но и че те възпроиз­

веждат и реактуат1зират началния митичен прецедепт127 • 
Точно този момент е с висока стойност за настоящото изложение, 

защото фрагментът от основния мит - борба на Гръмовержеца (Змееборец) 
с неговия противник, се реконструира именно чрез мотива изпитание -
наказание чрез мъчителна смърт(= па човешко жертвоприношение) 128 • Не­
случайно след дългото преследване и тежката битка, Гръмовержецът успява 

да надвие своя неприятел, убива го, разкъсва го па части и го разхвърля на 

различни страни. След всички тези апокалиптични премеждия, само най­
младият, най-истинният син на бога на бурята оцелява и се възражда пречис­

тен, в по-висока, избистрена хипостаза - в бог Слънце. Та нали именно 

разкъсването, разрязването, въобще унищожението са необходимите усло­

вия за бъдещото възраждане. И колкото по-пълно, по-радикално и по-окон­

чателно е предшестващото унищожение, толкова по-триумфално и по-тър­

жествено е новото раждане (възраждане). Естественият завършек на при­
родния и на социал1шя цикъл възпроизвежда периодично всевъзраждащата 

се мощ в природата, в обществото, във Вселената - истина, която кулмини­

ра в двете смислови равнища на реализащ1я на идеята за безсмъртието и във 

възможността то да се постигне 129 • 

След направения анализ, за мен не остава съмнение, че ритуалите 
стрелба с лък и човешки жертвоприношения се намират в преки взаимо-

50 



действия и трябва смислово да се обединят. Те разкриват две последовател­
но степенувани равншца на осъществяване на обичайно-обредната практи­

ка, основана на учението за безсмъртието и за обезсмъртяването, които, 

макар и условно, е необходимо да се разrрапичат130 • Тази постановка, върху 
която неведнъж обръщах внима1ше в специализираната литература, произ­

тича най-напред от обстоятелството, че в тракийското религиозно мислене 

ед1шствено царят, владетелят, д~шастътможе да счита за земна персо1rn:фикация 
на сипа на върховния бог - следователно, самият той Слыще131 • Така е, 
защото ако Великата богиня-майка създава света, след брака си с Гръмовер­

жеца (всевластното божество-баща), техният син и съответно земното му 
въплъще1rn:е - царят, са призвани да го пресъздадат и да регламентират 

отноше1шята между двете начала. 

В този смисъл владетелят отправя стрелите си към небето именно за 
да участва пряко в схватката със змея-дракон и с този акт имитира дейст­

вията на върховния бог. Директният контакт с него не само му осигурява 

безсмъртие. Победата и по-точно преминаването па цешюспюто изпита1ше, 

увеличава способностите и мощта му, запазва властта, престола и достойн­

ствата на управле1шето. В целия му блясък са възобновени и свещените 

прерогативи на династа-Слыще, необходими за спасението на народ, на 

държава и въобще на света. Възраждат се неговата младост, красота, изо­

билие, благополучие. Този е начинът, по който царят действитеmю въвежда 
бога в себе си и на практика освещава собственото си обезсмъртяване. 

Като се изкточи тракийският суверен, стрелбата с лък към небето -
достъпна и за избрани аристократи, които оформят затворено, елитно об­

щество от посветени и се обединяват около фигурата му, би трябвало да се 
схваща само като вероятност и като надежда за реализация на бленуваното 

и от тях съвършенство, т. е. на възможността и те да се обезсмъртят - да 

се превърнат в богове. Стрелите им по-скоро подпомагат Змеебореца в 

двубоя му с чудовището, но съвсем не са гръмотевиците и светкавиците, с 
които той си служи. Ето защо тяхното предназначение може да се търси 
rлашю по линия на стремежа да се достигне до бога, под чиито разпореж­

дания и под чиято власт се намира разковничето па безсмъртието, с което 
единствен той може да ги направи съпричастни. 

Последната позиция отваря врата за профапащ1я па описаната обичай­
но-обредна практика. С течение па времето тя може да се сведе и на народ­
ностно-социално равнище и дори да опре до изпълнението на елементарни 

магически практики132 • Особено показателно в това отношение е едно извес­
тие на Апий Флор, известен рстор от Африка, който живее през втората 
половина на I и докъм средата па II в. на н. е.: 

„След македопите по божия воля въстават траките, които някога са 
плащали данък на македопите. Те не се задоволили да нахлуят само в най­

близките провинции Тесалия и Далмация, но стигнали чак до Адриатическо 
море. Възпрени от него, като че ли самата природа се намесвала срещу тях, 
те хвърляли стрели срещу самите морски вълни. През всичкото това време 

51 



в своята свирепост, те не оставили нито една жестокост неизпитана спрямо 

плешпw:ите: умилостивяваJШ боговете с чoвellll<a кръв, пиеJШ от човеllП<и 

черепи и с всякакъв вид подигравки сквернеJШ смъртта, като си служеJШ 

както с огън, тъй и с дим; дори изтръгвали с мъчения рожбите от бремен­

ните жени. «1 33 

Съобщението (1, 39) се отнася за края на II или за началото на I в. пр. 
н. е., защото главата, наречена от древния автор „Тракийска война" се 
разполага между бойните действия на римляните срещу кимври, тевто1rn и 

тигурини (1, 38), които прикmочват към 101 г. пр. н. е. и Първата Митрида­
това война от 89 г. пр. н. е. (], 40)134 . Всичко е така общо предадено, че 
разгра1m:чението и анаJШзът на отделните моменти са доста трудни. Най­

напред се разбира, че в тази област сраженията срещу римляните се водят 

от траки ( общо казано), без да се уточнява кои именно траки са те. От същия 
писател се знае, че в посочената зона действат и скордиски - най-вероятно 

келтско племе, както ги наричат повечето антични автори, макар че Апиан 

ги причислява към илирите135 • Мисля обаче за логично да предложа, че 

въстаналите траки, които осъществяват воешш операции в Тесалия и в 

Далмация и успяват да стигнат чак до Адриатическо море, са най-вече меди 

и дентелети. Малко време преди това точно те са в непресташш сблъсъци 

с макед01ште и понякога, макар и за кратко, попадат под тяхната зависи­

мост136, върху която набляга и държи началото на пасажа. 
Поразителното в известието е засвидетелстването на обреда стрелба 

с лък, но за разJШКа от споделеното от Херодот, този път „срещу самите 
морски въmrn", тъй като разбунтуваната природа сякаш застава срещу тра­

ките и възпира щастието и успеха на предприетите от тях шшциатиnи. Ние 
отново сме в разгара на бурята, във водовъртежа на борбата между развих­

рилите се стихии, в центъра на двубоя на Гръмовержеца с демоничната мощ 

на змея-дракон, който пречи в тази война и е на страната на враговете. 

Хвърлянето на стрели към морето, а не към небето не бива да смуща­

ва и като идея е принципно равнозначно, защото неприятелят на бога на 

бурята винаги заема позицията долу. Да, паиспша, змеят-дракон може да 

причини суша, да спре космическите води, по той има и способностите да 

предизвика наводнение, невиждан потоп137 . Неговата характеристика е ам­
бивалентна и той владее сушата и наводнението, по същия начш-1 както 

противополож~rnте стихии не се неутрализират и могат да са не само полез­

ни, а както е в случая - вре,д1ш, след като се намират в нарушено равновесие 

с окотшя свят. 

За разлика от Херодот, Флор приписва хвърлянето на стрели към 

во,д1-1ата стихия на всички траки и не отличава единствено някои от тях, т. е. 

едно затворено, аристократично, тайно общество, начело с владетеля, на 

което само са достъmrn описаните обредни действия. Това ще рече, че е 

накърнена неприкосновеността на свещеното знание, че е разчупена сакрал­

ната обвивка на чисто аристократичното учение - на доктрината, която 
кулминира в идеята за безсмъртието. Естествено съдържанието, което се 

52 



влага в обредния акт има различни степеш1 на възприемане и на въздействие 

в зависимост от различните по смисъл и по цел внушения, които носи. На 

народностно-социално равнище обаче, насочените срещу морето стрели са 

натоварени най-вече със задачата да помогнат на Гръмовержеца, да подкре­
пят Змеебореца в тотата му схватка, да му покажат, че той не е сам в този 

двубой, че всички са на негова страна и страстно му желаят успех и победа. 
Стрелбата с лък има по-скоро апотропеична цел, а подражанието на 

светкавиците чрез изпращането на стрелите отговаря на чисто магическо 

държане. Очевидно вече е подминато разбирането, че именно владетелят и 

само като възможност, аристократИЧiште първенци и посветени в тайните на 

учението, участват пряко в битката със змея-дракон и като имитират дейс­

твията на върховния бог сами се превръщат в най-истинни персонификации 
на неговия СШI - във въплъщения на СлъJЩето, качество, в което те се 

обезсмъртяват. 

Наистина аристократичното уче1ше задължително трябва да се сведе 

в социалната практика, за да може да упраюшва своето господство в об­

ществото и да изпышява идеологическото си предназначение. Ето защо не 
е чудно, ако още в сведението на Херодот се съзре възможност за разгра­

ничаване на посочените две идейни равнища, различ~ш в смисловата си 

натовареност като съдържание и като осмисляне от владетеля и от неговия 

затворен аристократичен кръг и съответно от масата на обикновеното насе­

ле1mе, на общшrnици:те. Та нали точно към средата и към края на VI в. пр. 
н. е., в чистотата на доктрm1ата на тракийския орфизъм започват да се 

забелязват сериоз1ш и недвусмислени промени, които стават очевИДim в по­

сетните времена138 • 
С важна стойност за изложението е, че в свидетелството на Флор се 

набляга пряко и върху човешките жертвоприношения, извършвани от траки­

те. Въпреки че картината е грубо нахвърляна, влияе се от стереотипи и от 

традиции и дори в известен смисъл преследва морален ефект, ,,умилостивя­
ването на боговете с човешка кръв", т. е. човешките жертвопрmюшеиия са 

наmще, точно както и в местната ,тракийска версия за Залмоксис-Гебелей­

зис, предадена от Херодот. Всъщност колкото и общо да е известието на 

късния автор, то е доказателствено убедитетю още повече, че е независимо 

и съвсем не следва легендата за върховния бог у бащата на историята. 

В студията си за човешките жертвоприношения имах смелостта да 

твърдя, че макар и донякъде косвено, разказът на А1шй Флор локализира 

описаните обичайно-обредни практики в зоната (най-общо казано) на Юго­
западна Тракия „и то отново, най-вероятно пак, във връзка със Залмоксис 
или още по-добре с някое от неговите прозвища или от идентификациите му 

там"139 • Тук е мястото да продължа подхваната интерпретация, защото ако 
действително в бойните действия срещу римляните участват тракийските 

Шiемена дентелети и меди е възможно тези прозвища или идентификации да 
получат точ~mте си имена. Не ще и съмнение, че по отношение на дентеле­

тите, върхошmят бог ще има името Збелсурд и целият анализ за него 

53 



потвърждава подобна констатация. Що се отнася до медите, отговорът се 

открива в назваШiето на тяхната „столица"-крепост Ямфорина - Форуна, 

очевидно най-древното огласено име на скаmшя урано-соларен бог, забра­
вено към I в. пр. н. е. 

В заключеШiе мисля, че настоящата студия, макар и хшютетичпа, 
отстоява с ред~ща аргументи присъствието на едно върховно апо1шмно 

божество при траките, което до днес обозначавахме като Залмоксис. Това 

божество има едновременно и урапо-соларна и хтоиична природа и носи в 

разлиЧiште области на локализаШ1ята си различни имена-прозвища. Самата 

доктрина, която произтича от същпостната му характеристика, се оформя 
като соларно-хтоШIЧIЮ учение, чиято дуалпост е вечен процес на сливане на 

двете начала - на земното и на слънчевото, и па баланс между основните 

стихии. В случая имената-прозвища Гебелейзис, Збелсурд, Сурегетес, Пер­
кон(ис ), Салмоней, Астрей и всичко, което се знае за тях обръщат внимание 
върху урано-соларната страна на същия този върховен бог-небе, но и бог на 

бурята, бог Гръмовержец, Змееборец. Един от обредите в негова чест, който 

е в пряко смислово взаимодействие с човешките жертвопршюше1шя, е стрелбата 
с лък. Безспорно органична част от действуващата в историческата практи­

ка на епохата обичайна система, той дава възможност за по-пълно възста­

новяване на цялостш1я образ па главното божество и макар, че не е засви­

детелствуван пряко за отделните географски райони изглежда се изпълнява 
в цялата зона и по териториите па неговата локализаЩ1я. 

Ясно е обаче, че анализът на обичайно-обредната практика, обедm1ена 
чрез персонификацията Залмоксис-Гебелейзис по Херодот, не може да спре 

дотук, дори само поради факта, че йонийската, елинската версия на същия 
автор за пея, вкточва пови два обреда. Те се нуждаят от детайлна интерп­
ретаШ1Я, но не сега е времето, нито пък тук е мястото подробностите за тях 
да се разискват. По същия начин стои и проблемът за отношенията на 
върхошшя бог с централната фигура в тракийската религия - с Великата 
богиня-майка. 

БЕЛЕЖКИ 

1 П о п о в, Д. Залмоксис. Религия и общество 11а ТJ.>вките. С., 1989, 173-204. 
2 Поп о в, Д. Човешките жертвопри11оше11ия 1111 Зuлмоксис. - Год. СУ. Истор. ф11к., 84-85, 1992 

(под печ11т). 
3 Н d t. 4, 94 (ed. Stei11-Hude), 
4 Ф о л, А. Политическ.а исто1>ия н11 тр11ките. С., 1972, 50-52; Тр11кия и Б11лк11ните през 

р1111ноели11истическ11т11 епох11. С., 1975, 41-43. 
' Й о р да н о в, К. Tl1r11co-Scytl1ic11: пол11тические отношения до середи~1w IV в. до 11. з. - ЕВ, 

1988, № 2, 64-65 с лит. 
6 Н d t. 4, 94, 4. 
7 V е n е d i k о v, 1. Le sy11cretisn1e religieux en Tl1r11ce 111 l'epoque ro11111i11e. - In: Actu Aпtiqua 

Pl1ilippopolit111111. Studia Arcl1aeolosica. S., 1963, 153-166; Мих II й лов, Г. Тр11ките. 
С., 1972, с. 213 сл. 

1 Р е t t а z z о II i, R. 11 „n1011oteis1110" dei geti. - В: Изследn1111ия в чест на акад. Д. Дечев. С., 
1958, 649-655; Е 1 i а d е, М. De Zalшoxis а Ge11gis-Kl111n. Etudes coшparatives sur les 

54 



religions et Je folklore de \а Dacie et de l'Europe Orientale. Paris, 1970, 31-80. 
9 Кацар о в, Г. Залмоксис. - Год. СУ. Истор.-филол. фак., 3, 1906 - 1907, 153-164 с лит.; 

К а z а r о v, G. Za\moxis. - Кlio, 12, 1912, 355-364 с лит.; Кацар о в, Г. Нови 
изследвания върху религията на старите траки. - СпБАН, 70, кл. ист. фил., 1945, № 
33, 167-184 с лит.; Е I i а d е, М. Цит. съч., 58-60 с лит.; F r i t z, К. von. Za\omoxis. 
- RE, 9а-2, 1967, 2301-2303 с лит. 

10 S е u r е, G. Les images thraces de Zeus Keraunos: zpвлcro'UpSoc;, Гврвлвf~~с;, Zа.лµо~ч;. -
REG, 26, 1913, р. 254 и бел. № 8. 

11 В е не д и к о в, И. Тракийският Херой. - В: Тракийски легенди. С., 1981, с. 41; Медното 
гумно на прабългарите. С., 1983, с. 149. 

12 Кацар о в, Г. Залмоксис ... , 153-157 с лит. 
13 R о h d е, Е. Psyche. Seelenkult und UnterЬ\ichkeitsglaube der Griechen. Vol. 2. TiiЬingen, 

1925, р. 29 и бил. № 2. 
14 Кацар о в, Г. Залмоксис ... , с. 155; Кацар о в, Г. Нови ... , с. 179. 
15 А I е х а n d r е s с u, Р. La nature de Za\moxis selon Herodote. - In: Dialogues d'histoire 

ancienne, 6, 1980, 113-122 (= Annales Jitteraires de \'Universite de Besaщ:on, 251). 
16 М и х а й л о в, Г. Цит. съч., с. 242. 
17 Р о g h i r с, С. Considerations philologiques et linguistiques sur Gebeleizis. - Thracia, 2, 1974, 

р. 357; Ф о л, А. Проучвания върху гръцките извори за древна Тракия. V. Генеалогисти 
и митографи от V-IV в. пр. н. е. - Год. СУ. Истор. фак., 70, 1976, с. 17. 

18 D а i с о v i с i u, С. Herodot ~i pretinsul monotheism а] getolir. - Apulum, 2, 1944 - 1945, 
90-93; Е I i а d е, М. Цит. съч., 58-59; В а n u, I. Zalmoxis et le phenon1ene de sectes. 
- In: Actes du II0 congres international de Thracologie. Vol. 2. Bucure~ti, 1980, р. 124. 

19 Е 1 i а d е, М. Цит. съч., 58-60 с лит. 
20 Ф о л, А. Проучвания ... , с. 17. 
21 W а I d е, А., J. Р о k о r n у. Vergleichendes Worterbuch der indogermanischen Sprachen. 

Vol. 1. Berlin, 1927, р. 643; D е t s с h е w, D. Die tl1rakischen Sprachreste. Wien, 1976, 
р. 100. 

22 Р о g h i r с, С. Цит. съч., 357-360. 
23 То m а s с h е k, W. Die alten Thraker. Eine ethnologische Untersuchung. Wien, 1980, II, 3, 

р. 62. 
24 Е I i а d е, М. Цит. съч., 58-61. 
25 П о п о в, Д. Човешките .... 
26 Т о m а s с h е k, W. Цит. съч., II, 3, 60-62; R u s s u, I. Zalmoxis, - RE 9а-2, 2303-2305. 
27 С i с е r, In Pis., 34-3S (ed. Clark). 
28 D е t s с h е w, D. Цит. съч., 177-178. 
29 Т а ч е в а, М. История на българските земи в древността. Т. 2. Развитие и разцвет на 

робовладелското общество. С., 1987, с. 68. 
30 Р е r d r i z е t, Р. Le dieu thrace ZЬelthiourdos. - REA, 1, 1899, 23-26. 
31 Дечев, Д. Една семейна триада в религията на траките. - ИАИ, 18, 1952, с. 10. 
32 S е u r е, G. Цит. съч., 243-246. 
33 Де ч е в, Д. Цит. съч., 7-13. 
34 Пак там; S е u r е, G. Цит. съч., с. 240 сл. 
35 Б е ш е в л и е в, В. Сбелсурд. - В: Кратка енциклопедия на тракийската история и култура. 

С., 1992 (под печат). 
36 Де че в, Д. Цит. съч., 11-13. 
37 Пак там, 14-15; М и х а й л о в, Г. Цит. съч., 236-237. 
38 Г е о р ги е в, В. Траките и техният език. С., 1977, с. 78; Ду рид а но в, И. Езикът на 

траките. С., 1976, с. 70; V 1 а h о v, К. Die thrakischen Gottheiten :tpвpUo'UpS01o, 
Ia.µpaSo'Uлa. und AcrSo'Uлa.. - BHR, 1980, No 2, 90-92. 

39 S е u r е, G. Цит. съч., 240-2S4. 
40 То m а s с h е k, W. Цит. съч., II, 3, 60-61. 
41 D е t s с h е w, D. Цит. съч., 177-178. 
42 Дечев, Д. Цит. съч., с. 13. 

55 



43 Пак там, с лит. 
44 Пак там, 14-15. 
45 Г е о р г и е в, В. Цит. съч., с. 78; Ду р и да н о в, И. Цит. съч., с. 70. 
46 D е t s с Ь е w, D. Цит. съч., 470-472. 
47 Г е о р г и е в, В. Цит. съч., 60-61. 
48 Тодор о в, Я. Паганизмът в Долна Мизия през първите три века след Христа. С., 1928, 

130-132 с лит. 
49 D е t s с Ь е w, D. Цит. съч., с. 472. 
50 Г е о р ги е в, В. Цит. съч., 60-61. 
51 Т о д о р о в, Я. Цит. съч., с. 132. 
52 По по в, Д. Траките на царете-жреци, царете-богове. - В: Тракийски легенди. С., 1981, 

с. 76 сл; По по в, Д. Проучвания върху тракийската религия. IV. Царят и царската 
власт. - Год. СУ. Истор. фак., 78, 1985, 36-91. 
53 Дечев, Д. Цит. съч., с. 11 и бел 2. 
54 Поп о в, Д. Залмоксис (нови наблюдения). - История и обществознание, 1989, № 1, 3-16; 

№ 2, 3-17; Поп о в, Д. Опит за локализация на Залмоксис. - Тепа Antiqua Balcanica, 
4, 1990, 7-12.; По по в, Д. Човешките ... 

55 Ф о л, А. Тракийският орфизъм. С., 1986, 137-149. 
56 Де че в, Д. Циi. съч., 7-15. 
57 Ф о л, А. Хиперборейският диагонал. - Векове, 1984, № 6, 78-79. 
58 По по в, Д. Залмоксис ... , с. 193 сл. 
59 Р е r d r i z е t, Р. Цит. съч. 
60 К а z а k о v, G. Nouveelles inscriptions re]atives au dieu tbrace ZЬelsourdos. - RA, 21-1- 1913, 

340-346. 
61 Б е ш е в л и е в, В. Цит. съч. 
62 1 G В u I g. 4, No 2217, р. 188. 
63 К а z а r о v, G. Nouve11es ... , 342-344. 
64 Влах о в, К. Тракийски тържища в езикова светлина. - Филология, 1989, № 21-22, 43-45. 
65 Де ч е в, Д. Цит. съч., 7-15. 
66 S е u r е, G. Цит. съч., 225-261. 
67 Пак там, 258-260. 
68 Т о m а s с Ь е k, W. Цит. съч., 11, 3, р. 62. 
69 Тодор о в, Я. Цит. съч., 131-132. 
10 Поп о в, Д. Залмоксис ... , № 1 и № 2; Р о р о v, D. Le dieu aux differents noms (Nouve11es 

observations sur Za]moxis). - ЕВ, 1990, No 3, 64-82. 
71 Пак там; П о п о в, Д. Човешките .... 
72 Н d t 9, 119; В r е d о w, 1. von. Der tbrakiscbe Gott Pleistoros. - Тепа Antiqua Balcanica, 

2, 1976, 72-76 с лит. Ф о л, А. Политика и култура в дРевна Тракия. С., 1990, с. 160; 
с. 214; П о п о в, Д. Човешките ... с цялата лит. 

73 Ф о л, А. Тракийският ... ; Ф о л, А. Тракийският Дионис. Книга първа. Загрей. С., 1991. 
74 По по в, Д. Залмоксис ... ; По по в, Д. Залмоксис ... , № 1 и № 2. 
75 1 G В u 1 g. 12, No 283 r No 283 Ьis, р. 237. 
76 Г и н д и н, Л. А. Древнейшая ономастика Восточных Балкан (Фрако-хетто-лувийские и 

фрако-малоазийские изоглосы). С., 1989, 81-89. 
77• Ц ы м б у р с к и й, В. Гом. Пi:ip(i)~, фрак. "Hp(i)~, хет. Piruas. - В: Античная балканистика. 

м., 1984, 48-50: 
78 Г и н д и н, Л. А. К возможности реконструкции фракийского языка на материале греко­

римских надписей ("Hp(i)~) П&pK(i)Vi~ resp. П1:рко1Js. - ВДИ, 1978, № 3, 134-142. 
79 И в а н о в, В. В., В. Н. Т о п о р о в. Перкунас. - МНМ, 2, 1982, 303-304; G i m Ь u t а s, 

М. Perkunas/Perun - tbe tbunder god of tbe Balts and tbe Slavs. - Journal of lndo­
European Studies, 1973, No 4. 

80 Ф о л, А. Тракийският орфизъм ... , с. 15 с лит. 
81 Пак там, 15-16; Ги н д и н, Л. А. Древнейшая ... , 88-89 с лит. 
82 Пак там; Тор о r о v, V. N. The tbracian borseman in an lndo-European perspective. - Orpbeus. 

Journal of Indo-European, Pa1eo-Ba1kan and Thracian Studies, 1990, No О, р. 57. 

56 



83 Г и и д и и, Л. А. Древнейшая ... , с. 89. 
114 Н о rn., 11. II, 844 (ed. Arneis-Hentze). 
85 Ф о л, А. Тракийският орфизъм ... , 15-17 с лит. 
86 Но rn., 11. IV, 517-538. 
87 Ф о л, А. Тракийският орфизъм ... , с. 15. 
88 S t r а Ь о. 13, 1, 17 (ed. Meineke). 
89 Ф о л, А. Тракийският орфизъм ... , с. 16.' 
90 А r. Byth. frg. 13 (ed. Roos). 
91 Г и и д и и, Л. А. Древнейшая ... , с. 137 с извори. 
92 Но rn., ll, II, 835 sq. 
93 S t r а Ь о. 13, 1, 20. 
94 Н d t. 5, 117. 
95 Ме r i t t, В. D., Н. Т. W а d е - G е r у, М. F. М с G r е g о r. Т11е At\1enian Tribute Lists. 

Vo\. 1. Princeton, 1939, 374-375; Но n1., ll. II, 831; VI, 30; Р I i n. 5, 141 (ed. Mayhoff). 
96 Ф о л, А. Тракийският орфизъм ... , с. 17. 
97 Пак там. 
98 Пак там, 144-145. 
99 Г и н д и и, Л. А. Древнейшая ... , 84-85; с. 173. 
100 Пак там. 
101 Ф рей з ъ р, Д. Златната клонка. С., 1984, 205-216. 
102 С о n d u r а с 11 i, Е. Dod011e et ses rapports avec le m011de ba\kщ1ique. - ln: Adriatica. 

Prae\1istorica et Antiqua. Mescellanea Gregorio Novak dicata. Zagreb, 1970, 325-333. 
103 П о п о в, Д. Тракийската богиня Беидида. С., 1981, 39-55. 
104 Е 1 i а d е, М. Traite d'histoire des religio11s. Paris, 1975, 77-79. 
105 Ф р е й з ъ р, Д. Цит. съч., с. 205 сл. 
106 Б е ш е в л и е в, В. Цит. съч. 
107 П о п о в, Д. Залмоксис ... , № 1 и № 2; Р о р о v, D. Цит. съч. 
108 Пак там с лит.; G е о r g i е v, V. lntroduction of t\1e History of tl1e Indo-European Languages. 

s., 1981, р. 155. 
109 Ф о л, А. Проучвания върху гръцките извори за дРевна Тракия. III. Тра·кия в Тукидидовата 

,.Археология". - Год. СУ. Истор. фак., 68, 1974, 7-34. 
110 Кацар о в, Г. Нови ... , 170-172 с лит. 
111 В r ii с h n е r, М. Salllloneus. - RE, 7а-2, р. 1989. 
112 П о п о в, Д. Залмоксис ... , 15-85 с лит. 
113 Пак там; По по в, Д. Залмоксис ... , № 1 и № 2; По п о в, Д. Човешките ... ; Р о р о v, D. 

Цит. съч. 
114 Ф о л, А. История на българските земи в древността. Т. 1. Родовообщинен строй и 

възникване на робовладелски отношения. С., 1981, 153-159. 
ш R u s s u, 1. Religia Geto-Dacilor. - AIStCI, 5, 1944 - 1948, 61-139.; К а z а r о v, G. 

Zalmoxis ... , с лит.; Е I i а d е, М. De Zalшoxis ... , с лит. 
116 Р е t t а z z о n i, R. Цит. съч.; Р е t t а z z о 11 i, R. La religione dell' antica Tracia. - ИАИ, 

16, 1950, 291-299; J е s i, F. Su MacroЬio, Sat. 1, 18: Uno scl1izzo della religione tracia 
a11tica. - StCl, 11, 1969, 173-186; В i а n с h i, U. Dualistic aspects oftl1racian religion. 
- History of religions, 1971, No 3, 228-233. 

117 А n t. D i о g., Scriptores erotici, 509 (ed. Hirscl1ig). 
118 Р о r р 11 у r., Vita Pytl1ag. 10 (ed. Diels). 
119 S t r а Ъ о. 7, 3, 5; I о r d., Get. 39-41; 69-71 (ed. Molllшse11). 
120 Е I i а d е, М. De Zalmoxis ... , 59-61; Ма r а z о v, I. Iпfluence et origiпalite ou l'lran et la 

Tl1race. - Thracia, 4, 1977, р. 30. 
121 1 v а 11 о v, V. V., V. N. Тор о r о v. Le шytl1e iпdo-europeen du dieu de l'orage poursuivant 

le serpe11t. - 111: Mela11ges offerts а! Claude Levi Strauss. Mouto11, 1969, р. 1193 sq.; 
М u ~ u, G. Eroi, zei personaje. Bucure~ti, 1971, 111-125. 

122 И в а но в, В. В., В. Н. Топор о в. Индоевропейская мифолоrия. - МНМ, 1, 1980, 528-
530 с лит. 

57 



123 Гео р r и е в а, И. Българска народна МIП'олоrня. С., 1983, 91-96 с лит. 
124 Пак там, 93-94. 
ш Пак там, с. 91 сл. 
126 М и ха Ал о в, Г. Цит. съч., с. 243; Ф р е А э ъ р, Д. ЦIП'. съч., 104-109. 
127 По о о в, Д. Човешките ... , с цялата лит. 
128 Ц и в ь я н, Т. В. Образ и смысл жертвы в а11тич110А традиции (в контексте основноrо мифа). 

- В: Палеобалканистика и античность. М., 1989, с. 119 сл. с лит. 
129 Р о р о v, D. Цит. съч. 
130 П о n о в, Д. Залмоксис ... , № 1 и № 2. 
131 По n о в, Д. Залмоксис ... , 15-85 с лит. 
132 Пак там. 
133 F 1 о r. 1, 39 (ed. Halm). 
134 S а 1 m о n е G а g g е r о, Е. Floris Epitoшe: а source for tl1e history of the Тhracians and 

Moesians. - Pulpudeva, 4, 1983, 107-121. 
135 До ма р адски, М. Келтите на Балка11ск11я полуостров. С., 1984, с. 91 сл. 
136 Т а Ч е В 11, М. Цит. С'ЬЧ., С, 49 СЛ. 
137 Г е о р r и е в а, И. Цит. съч., 93-95. 
138 П о n о в, Д. Залмоксис ... . 
139 П о п о в, Д. Човешките ... . 

Пость11ила 25 юни 1993 r. 

58 


	2. Димитър Попов - Залмоксис - Гебелейзис и обредът стрелба с лък
	Бележки


