
ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ „СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ" 

ИСТОРИЧЕСКИ ФАКУЛТЕТ 

Том 87, 1994 

ANNUAIRE DE L'UNIVERSIТE DE SOFIA „ST. KLIMENT OHRIDSКI" 

FACULTE D'НISTOIRE 

То111е 87, 1994 

КИЕВСКА РУСИЯ КАТО КУЛТУРЕН ФЕНОМЕН 

ЕМИЛ МИХАЙЛОВ 

Емил Михайлов. КИЕВСКАЯ РУСЬ КАК КУЛЬТУРНЫЙ ФЕНОМЕН 

Данпая статья посвящена культурному развитию Киевской Руси, первому rосударствен­
ному образованию восточных славян в раннее средневековие (IX-XII вв.). Особое внимание 
обращено на кории культуры восточных славян, относящихся к rлубокой древности, к эпохе 
индоевропейской общности, как и на специфические особенности духовной жизни восточных 
славян. Формирование элементов культуры восточных славян относится еще к язическому пе­
риоду и находится в тесном nзаимодействии с принципами и закономерностями первобытной 
славянской общины. 

Особое внимание уделяется христианству какявлению культуры и тем изменениям, которые 
оно внесло в культуру nосточных славян. Подчеркнуты положительные изменения как в области 
слаnянскоrо быта и мировозрения, а также и его значения для формирования письменности и 
культуры восточньrх славян, осуществленные в обстановке значительноrо политическоrо и куль­
турноrо подъема. 

Emil Mihailov. КIEVGAN RUSSIA AS А CULTURAL PHENOMENON 

Tl1e study concems tl1e cultural develop111ent of the Kievgan Russia - the fiгst govemшental 
foпnation oftl1e east Slavs dцriпg tl1e early Middle Ages (9-12 centнries). А special atteпtioп is giveп 
to tl1e groнnds of tl1e east slavic cнlture, wl1ic11 are c01ning froш tl1e indoeшopean times апd to tЪе 
specific featнres oftЪe east slavic cнltural life. Tl1e foп11ation oftl1e eleшents oftl1e east slavic снltнге 
begins dнriпg tЪе раgап peгiod апd are in iпter relatioпs witl1 tЪе specifics of prehistorical slavic 
сошnшпitу. 

Tl1e cl1ristianity as а cнltшal рl1епоше11011 апd tl1e clшnges, wl1icl1 it caнses iп t]1e ct1ltшal шodel 
of tl1e east Slavs is searcl1ed in tl1e secoпd pai·t of tl1e study, especially tЪе clшnges iп tЪе slavonic 
everyday life and the шeaning oftl1e cl1Гistianity for tl1e foпnation ofthe east slavonic literatнre iп а 
situation of political and cultuгa] prosperity. 

В историята на средновековната европейска култура Киевска Русия заема 
специфично място, което се определя от нейната принадлежност към славянската 
етническа общност, нейното местоположение всред народите на Източна Европа 

65 



и особеностите на руската душевност, проявили се с пълнота и яркост през този 

период от историята на източните области. 
Корените на руската народностна самобитност и народна култура от чисто 

психологическа гледна точка са трудно доловими и трудно обясними, още повече 
че съвременната историография не е привикнала да се занимава и разсъждава за 
подобен род проблеми и естествено е да няма някакво определено мнение за тях. 
Това ще рече, че историкът невинаги съумява да се добере до първопричината на 
нещата, до тяхната най-дълбока същност. В конкретно-исторически план това оз­
начава, че историкът няма да може да даде напълно конкретно обяснение или ще 
се задоволи само с повърхностен поглед върху редица конкретни прояви на мате­

риалната и духовната култура. Но липсата на солидна основа незабележимо до­
вежда до редица противоречиви и спорни съждения и хипотези, които тепърва ще 

чакат своето реално потвърждение или отричане. 

Много по-добре стоят нещата със следващия разред от фактори и конкрет­
но-исторически прояви, които съвременната историография счита за свой обект 
на изследване и предполага, че се е домогнала до определени резултати. Това са 
обикновено т. нар. предпоставки и причини от най-различен характер, на които 
съвременната историография отдава първостепенно значение, но в действител­
ност те имат вторичен характер, т. е. те са следствие на други основни и по-трудни 

за изследване при~mнни връзки. 

Достигайки до тези вторични явления или фактори, вторични причини и пред­
поставки, ние изхождаме от факта за славянската принадлежност на руския народ, 
като тази праславянска етническа общност, според историците и лингвинистите, 
се оформила към 111 или II хилядолетие пр. н. е. Това, разбира се, е само предпо­
ложение, но др.евността на славянския етнос може да се счита за безспорен факт. 
Кога, къде и при какви обстоятелства се обособили славяните от своите индоев­
ропейски родственици - дали в своята средноазиатска прародина или някъде в 

Източна Европа - е все още дискусионен проблем. По-вероятно е първото. Тео­
рията за автохтонния характер на славяните в Европа е неприемлива и търпи се­
риозна критика2. По всяка вероятност движението на индоевропейските народи от 
изток на запад към Европа се е извършвало последователно на вълни - келти, 
германци, славяни, т. е. в този порядък и местоположение, в който ги намираме 
днес в Европа. Не е изключено славяните да са се оформили като отделна етни­
ческа група още в Средна Азия, откъдето са донесли своите най-древни религи­
озни представи, твърде сходни със синхронните им индоевропейски. Пребивава­
нето им в Средна Европа, изглежда, е било твърде продължително и тук 
окончателно се. оформили техните психически, интелектуални, езикови и други 
особености, които по-късно се проявяват по различен начин в многовековната им 
история. Вероятно в Средноевропейската равнина е възникнал и достигнал значи­
телна степен на развитие техният патриархално-родов бит и наред с древните не­
бесни и земни божества се появил и култът към Рода, а наред с него и особената 
почит и уважение към най-старшия в рода, без да се стига до пълно обожествяване. 
Уважението и почитта към рода, към фамилията и към по-старшия в същия род 
остават като трайна следа в съзнанието и бита на славянина, по-специално у из­
точните славяни, и са съдействали твърде много за установяването на здрави, 
трайни и действени връзки между членовете на патриархалния колектив и особено 
по-късно, когато се намесват чужди и противоборстващи фактори3 . 

Здравите и укрепнали патриархално-родови отношения, изглежда, още през 
този ранен период били свързани с уседналото земеделско стопанство и здравата 
връзка със земята. Придвижванията и преселванията, които имали място понякога 
поради трудните условия на живот, вражеските набези или търсенето на нови по-

66 



селения ни най-малко не говорят за скитН№-rески, номадски начин на съществуване 
и препитание. Битът на славяните бил напълно противоположен на този на номад­
ските скотовъдни племена и за него била характерна преди всичко здравата връзка 
със земята като производителка, даваща подслон и защита, и със земеделския бит, 
т. е. с всичко това, което за тях било )КИзнена потреба и оформило в значителна 
степен облика им. 

Изглежда, че такива били в най-общи черти материалните и икономическите 
условия в ежедневния бит на древните славяни около II-III в. от н. е., когато ар­
хаичната славянска общност на венедите се разпаднала на три отделни клона -
западен, южен и източен. По всяка вероятносттова деление е вървяло по племенен 
път и отначало ние си го представяме като формиране ( още в славянската праро­
дина) на обширни, повече или по-малко трайни племенни съюзи, дали впоследс­
твие началото на венедите (в тесния смисъл на думата), на словените (или ек.ла­
вините) и на антите; а може би е имало и други. Най-сигурната гаранция за това 
са отделните племенни, а впоследствие и етнополитически названия, които нами­

раме в историческите извори, отнасящи се за този период4 • 
По-специално източнославянската древност обхваща продъmкителен период 

от време, т. е. от II-III в. от н. е. до формирането на Киевска Русия (862-882). Този 
период е особено важен в историческия развой на източното славянство, защото 
по негово време се доразвиват и укрепват тези достижешrя в облаетта на бита и 
културата, които се начеват в предходната архаична епоха. Историческите извори 
ни дават една по-близка и нагледна представа за източните славяни; можем да си 
изясним особеностите на техния обществен и политически бит, неговите поло­
жителни и негативни страни, които в значителна степен обясняват особеностите 
при формирането на първата източнославянска държава. 

За този период можем вече да говорим по-определено за пълното господство 
на патриархално-родовата организация. Руският летописец отбелязва, че славя­
ните „живееха обое:обено и владееха своите родове, ... живееха всеки със своя род 
и по своите места"0 • Това е едно от най-древните свидетелства в цялата славянска 
литература, която сочи недвусмислено за наличието на древния славянски род. 

Патриархално-родовата, а по-късно и селската община определят и изчерпват 
облика на това примитивно славянско общество. Това е светът на древния славя­
нин, в който той се движи, и извън него има твърде смътна представа за окръжа­
ващата го реалност. Заради своето самосъхранение и оцеляване древният славя­
нин е създал общината, но тя от своя страна предявява към него своите строги 
изисквания, които го ограничават или спъват в по-нататъшното му развитие. Пат­
риархалният род със своята строга регламентация на поведението е господствал 

напълно върху съзнанието, чувствата и мислите на примитивния славянин. Той е 
определял поведението на отделния индивид, както и отношението му към самия 

себе си, към родствениците, членовете на рода и племето, към чуждоземците и 
друговерците. Той оформял и изчерпвал неговото мировъзрение. През този пе­
риод патриархалният род играел двояка роля: от една страна е осигурявал същес­

твуванието на отделния човек - при ниската производителност на труда, при пъл­

ната безшзмощност на индивида, колективният живот и труд са били 
най-надеждното средство за оцеляване, прехрана, борба срещу природните стихии 
и многобройните неприятели. В колектива той е пълноценна личност, той е мате­
риално обезпечен; извън колектива той е само биологично същество, сух лист, 
отбрулен от дървото. Действително към края на периода малкото семейство се 
обособява икономически. Но колективният принцип продължава· да господства 
още дълго време. Малкото семейство никога не скъсва напълно с рода и общината. 
Появяват се по-сложни и междинни. ( смесени) форми на общинна организация. 

67 



Общинният и колективният бит са една от характерните особености на социалния 
статус, на културата и поведението на източния славянин6. 

Що се отнася до отделната личност и до възможностите за нейната социална 
реализация и за духовното и културното развитие, то ролята на родовата и патри­

архална организация е дълбоко противоречива. От една страна, общината гаран­
тира нейната сигурност, безопасност, възможност за оцеляване, доколкото това е 
основната цел на всеки един социален колектив; оформя личностните производс­
твени навици, възгледите за материалните и духовните ценности, за значимостта 
на отделния чов_ек, неговите религиозни представи, осветени от традицията. От 
друга страна, рамките на родовата организация и на задължитеmшя колективизъм 

с нейните строги изисквания, правила и разпоредби, са твърде тесни и ограничи­
телни за отделния индивид от съвременна гледна точка. Родовообщинните тради­
ции и принципи са характерни и разбираеми за едно твърде примитивно състояние 
на отделната личност и на колективното съзнание, когато индивидуалният живот 

е твърде слабо проявен или почти отсъства. Индивидуалният живот на човека и 
неговото индивидуално съзнание са напълно разтворени в родовия rшлектив и 

представи или пречупени през призмата на неговите изисквания. Следователно 
така както родовата организация и нейното продължително съществувание са 
обусловени от ниската степен в развитието на производителните сили, в не по­
малка степен те са обусловени от ниския уровен в развитието на духовната кул­
тура на отделния човек и на неговото индивидуално съзнание7 . 

Следователно изходът от създалото се положение може да се търси в две 
направления: или в разрушаването на родовата патриархална организация и в съз­

даването на по-висши форми на връзки между хората, противоположни на родо­
вообщинните, които да дават простор за развитието на отделния индивид, или в 
създаването на по-висши форми на колективен живот, характерен з_а по~напред­
налите и цивилизовани общества, каквито през този период родовата организация 
не може да предложи. 

Когато разглеждаме в абстрактно-теоретичен план дълбоката диалектическа 
противоречивост на патриархалната община и на патриархално-общинния бит, 
като имаме предвид тяхната безспорна консервативност и ретроградност и липса 
на вътрешни стимули за развитие, все пак за историка е също така необходимо да 
установи каква е конкретната значимост и функционалност на общината и на ро­
довообщинния бит в даден период от време и в по-далечна историческа перспек­
тива. Що се отнася конкретно до източните .славяни, с общината и общинния бит 
са свързани и обусловени по най-пряк начин всички прояви на материалния живот 
и на общественото съзнание, които ние обикновено наричаме материална и ду­
ховна култура на руския народ. Руската народна култура в действителност е про­
дукт на родовообщинния строй и именно през този период се създават .всички 
нейни основни форми и проявления, които намираме неизменно в почти всички 
периоди на руската история и особено през ранното средновековие. Тези форми 
на народната материална и духовна култура служат като солидна основа и неиз­

черпаем източник за непрекъснатото културно развитие през следващите общес­
твено-икономически формации, когато културното творчество се индивидуализи­
ра, разнообразява и обогатява, дори и тогава, когато то в своето развитие като че 
ли се откъсва и противопоставя на примитивния народен бит и светоглед. Но дори 
и по време на своите най-крайни проявления, когато се създават най-изтънчените 
шедьоври на руската аристократична култура, които се онагледяват като пълна про­

тивоположност на руския простонароден бит, внимателният наблюдател може да 
открие невидимите нишки, свързващи и обедцняващи тези два противоположни по­
люса, които постепенно водят до тяхното взаимно обогатяване-и взаимодействие. 

68 



Известно пречупване на руския народен мироглед и поява на нови насоки в 

развитието на руската култура се забелязват с образуването на Древноруската 
държава, или Киевска Русия (наричана от своите съвременници просто Русь) през 
втората половина на IX в. Естествено това не става изведнъж, доколкото форми­
рането на държавния организъм се извършва постепенно в един по-продътките­

лен период. Но още наскоро след появата на самата държавна власт в Новгород 
през (или около) 862 г. се наблюдава остра колизия между двата етнически еле­
мента, участващи в държавнообразувателния процес, между новгородсю-rте сла­
вяни и варягите, породена от двата противоположни възгледа за политическата 

власт и от различията в самата обществена организация8. • 

Характерно за славянската социална уредба било пълното господство на пат­
риархално-демократичните принципи<,' които на практика изключвали каквато и да 

било централна или еднолична власт . Така у източните славяни през IX в. не се 
забелязват никакви признаци на централизирани форми на управление rли пък на 
някакви, макар и слаби тенденции към формирането на подобна власт' . Напълно 
се запазвала социалната и политическа ситуация, отразена в съчиненията на ви-

~ VI • " 11 
зантииските автори от в., че склавините и антите „живеят в народоправство 

и „не признават [никакъв] ред и власт над себе си" 12 . Княжеската власт, доколкото 
е съществувала у някои славянски племена, била съставна част и висш израз на 
родово-племенната демокрация, тя била само оръдие в ръцете на родово-племен­
ната организация и не е имала самостоятелна власт над обществото 13. 

Положението при варягите било коренно различно: при тях се открояват два 

основни характерни белега - силна военна организация и силна централна власт, 

съсредоточена в ръцете на норманския конунг 14. Всичко това било абсолютно не­
обходимо за формирането и утвърждаването на новата държавна власт у източ­

ните славяни''. И когато представителите на новгородското население и другите 
околни племена се обърнали към своите бъдещи варяжки князе с думите „Нашата 

земя е велика и обилна, но порядък в нея няма. Елате да князувате и да ни управ­
ля]Зате" 16

, с това те ·само потвърдили безспорността на описаната ситуация. Но 
наскоро след тези събития се оказало, че силната и твърда власт на варяжките 

князе била в разрез с разбиранията на новгородските славяни, поради което из­

бухнало и въстанието на новгородци срещу варягите. Но по-нататък, както изг­

лежда, ходът на нещата взел друго направление и междуновгородци и варяжката 

власт бил достигнат някакъв взаимноприемлив компромис 17
. 

Интересна е и еволюцията на- киевските князе. Първоначално (до Святослав 
_включително) те запазват почти напълно своя характерен облик на варяжки ко­
нунги. Но от времето на Владимир (980-1 О 15) ходът на нещата взема друго нап­
равление - при неговото управление и след това постепенно се формира новият 
тип на руския княз, който е резултат от сложното взаимодействи~ между споме­
натия по-горе статут на варяжкия конунг и славянските патриархално-демокра­

тични принципи за характера на върховната власт: властта на княза вече е огра­

ничена от народното събрание и между двете управленски институции съществува 
известно взаимодействие и взаимна съгласувщюст на решенията, което е харак­
терно за древната славянска практика; но, от друга страна, княжеската власт не е 

напълно подчинена на народното събрание, има своя собствена физиономия и 
реален дял в управлението на страната и служи като своеобразна санкция на су­

веренитета на народно-политическия организъм. Личността на княза заема цент­
рално място в руската историопис по това време, а „добрият княз" е любим герой 
на руския народен епос. Той често е сравняван със Слънцето, -което с лъчите 

69 



си огрява „Руската земя". Той е rлюводник и изразител на Божията воля и главен 
посредник между Бога и човека 18

. 

С появата на държавата славянската патриархална организация не изчезва и 
още дълго време запазва своите позиции. Но с изграждането на държавната орга­
низация и с постепенното издигане и развитие на личностния принцип както в 

управлението, така и в различните сфери на обществения и културния живот, се 
разкриват възможности за по-широка изява на отделния индивид,· а оттук разно­

образяване и развитие на културното и художественото творчество, особено след 
въвеждането на християнството като официална религия, които по такъв начин 
придобиват свой самостоятелен жlrвот. 

* * * 
Всичко това представJШВа бавен и продължителен процес под въздействието 

на вътрешните творчески импулси и на значителни и безусловно необходими вън­
шни влияния. Но славянската материална култура - такава, каквато я познаваме 
от VI в. насетне и чак до приемането на християнството към края на Х в., заема 
сравнително скромно място сред останалите европейски народи. За развита худо­
жествена култура, в строгия смисъл на думата, трудно може да се говори. По-ско­
ро тук имаме работа с обикновени археологически паметници и: комплекси, слабо 
отличаващи се един от друг, на едно примитивно патриархално общество. Пър­
вобитните славяни са живеели в малки села или неголеми поселения покрай ре­
ките, в прости колиби или полуземлянки. Едно село вероятно е било обитавано от 
един род или някоJШо родствени семейства. По-късно се появили и племенните 
центрове, които се отличавали от обикновените поселения по своята големина и 
най-вече с обстоятелството, че те са били оградени с дървена крепостна стена. 
Явно е, че те са служели освен като обществени и ритуални центрове на племето, 
но и като убежища по време на война. Някои от тях били и средоточия на занаят­
чийско производство 19. 

През средата на VI в. възникнал един от най-ранните източнославянски пле­
менни центрове на Средни Днепър - rp. Киев, който по-късно"имал да играе видна 
роля в историята на Киевска Русия. Основен поминък на населението било при­
митивното подсечно земеделие, което по-късно (около VII-VIII в.) било отчасти 
изместено от орното земеделие. Въобще аграрният бит явно доминирал и още 
през този период определял особеностите както на материалната, така и на духов­
ната култура на примитивното източнославянско общество. Той определял и фор­
мирал както календарно-обредната система на източния славянин, така и в немал­
ка степен религиозно-митологичните представи от по-висш разред и отношенията 

му към природата и окръжаващата го действителност. 
Аграрният бит определял и местоположението на източните славяни в Из­

точна Европа и отношенията им към околните народи. Като земеделски народ и 
като народ с относи-rелно по-слабо развитие на воеmюто дело изто•mите славяни 
още в дълбока древност в своето постепенно разселване на изток заели леса-степ­
ната и гористата зона на Източна Европа, които предоставяли по-добри условия, 
особено първата (леса-степната зона) за тяхната икономическа дейност. 

Отдавна установен факт е голямото различие между мирния, уседнал бит на 
славянина, свързан трайно със земеделския труд, в сравнение с войнолюбивите и 
добре въоръжени номадски племена, които още от времето на кимерите, скитите 
и сарматите и се стигне до татаро-монrолските племена владеят неизменно об­
ширните южноруски степи по Северното Причерноморие и басейна на Дон и Вол­
га и още по на изток към Урал и Каспийско море. Източноевропейският ландшафт 
е строго разпределен в зависимост от икономическия фактор: аграрният славЯJ:IСКИ 

70 



масив срещу добре въоръжените войнствени номадски племена в югоизточните 
степи. Обикновено военният успех е на страната на номадите; земеделците често 
търпят поражение. Но крайният резултат е в полза на последните: славяните зе­
меделци постепенно създават своя силна държава, която постепенно разширява 

пределите си. Твърде рано усвояват и во"енното дело. Войнствените номади едни 
след други изчезват от историческата сцена, като оставят не особено благоприя­
тен спомен. Но всяко нещо има две страни: източните номади са не само рушители 
и завоеватели. Те са носители и на специфична изто~ша култура, която влиза като 
траен елемент в културата на зараждащата се източнославянска цивилизация. То­
ва е например значителният П,RИНОС на скитите, сарматите, хазарите, а в редица 

случаи и на татаро-монголите-0. 
Спирайки се по-конкретно на материалната култура на източните славяни, 

както и на всички славянски народи въобще, трябва да се има предвид, че вещес­
твените белези на тази цивилизация стават достояние на археологическата наука 
много късно, след като славянските народи са изминали продъmкителен период 

от своето историческо развитие. Какви са причините за това странно на пръв пог­
лед явление, е трудно да се определят, но най-древните безспорни археологически 
паметници се отнасят към средата на VI в., т. е. времето, когато славяните са вече 
достатъчно добре документирани в историческите извори21 . Всички опити да се 
открият по-древни безспорни славянски археологически комплекси и култури са 
завършвали с неуспех 22

. Това ни подсказва, че до този период древната славянска 
материална култура не е била достатъчно добре изявена. Все още са се формирали 
нейните основни специфични белези, които стават носители на самостойната r1 
идентичност и обособеност, разграничаваща я от останалия цивилизован свят, 
което също така подсказва, че VI в. представлява особен повратен момент в ис­
торията на източното славянство, както и на всички славянски народи въобще. 
Това е време, когато се извършват дълбоки социално-икономически, политически, 
културни и други процеси, резултатът на които е разселването на славянските 

племена в три различни посоки, изграждането на значителни по своя размер пле­

менни и политически съюзи, някои от които полагат основите на бъдещите сла­
вянски държави. Това е най-сетне времето, когато се извършват значителни етни­
чески процеси, племенни размествания и прегрупирвания, които впоследствие 

довеждат до формирането на бъдещите славянски народности. 
Спирайки се на ранната източнославянскадуховна култура, ние се натъкваме 

на редица неясни положения, обусловени от липсата или оскъдността на истори­
чески извори. За съжаление разполагаме само с отделни фрагменти, съхранени на 
различни места в съчиненията на античните автори, които за нас имат първосте­

пенно значение поради тяхната автентичност, или в произведенията на изто~mите 

писатели и представляват изключителен интерес със своята оригиналност и неор­

динарност в решенията в чисто източниковедски план; но тези, последните, пред­

ставят и значителна трудност за историка поради.архаичността, чудноватостта на 

образите и постоянното преплитане на митологията ц на необузданата източна 
фантазия с реалната историческа действителност. Полето за работа е необозримо; 
резултатите от тази дейност са все незадоволителни23. Малко по-добро в това 
отношение е положението с домашните руски извори от по-ранния период на са­

мостоятелната руска писмена традиция. Положитеmюто е достоверността на ис­
торическите факти и доверието, което те вдъхват у изследователите. Слабостта е 
все същата тази оскъдност, с която учените трябва да се борят, както и негатив­
ното или скептичното отношение на сgедновековния руски писател към култур­

ните феномени на езическата древност 4
. 

71 



Спирайки се по-к~нкретно на най-древната славянска духовна култура, въп­
реки оскъдните данни може би ще трябва да констатираме известно несъответс­
твие, характерно, както изглежда, за почти всички народи, намиращи се на тази 

степен на развитие - на фона на една оскъдна материална култура се натъкваме 
на високоразвити религиозни представи за Вселената, за човека, за духовната йе­
рархия, за световния развой, но всичко това представено със средствата на древ­
ната и трудноразбираема иносказателна митология и още по-сложната и объркана 
магическа символика. Но и тук трябва да се имат предвид някои специфични по­
ложения - необходимо е да се разграничава кое е резултат на катадневната рели­
гиозна практика на древния славянин, на неговото спонтанно и съзнателно твор­

ческо отношение към висшия славянски пантеон и кое е само полуосъзната или 
въобще несъзнателна механическа практика на една религиозна система, осветена 
от вековете и от традицията. Религиозната практика е двойствено противоречива 
и крие известни трудности и опасности за мисловния свят на човека, тъй като 

ограниченият човешки мозък борави с представи от най-висш разред и за да може 
да ги доведе до нивото на своето съзнание, той ги опосредства, принизява и накрая 
опошлява и те стават противни за един средно културен човек според съвремен­

ните критерии. Такава е съдбата на всички древни религии, спуснали се до уронена 
на една проста система от нагледни представи и до една неразбираема магическа 
символика, която с нищо не обогатява и не възвисява духовния мир на човека. 
Постепенно висшата религиозна идея и мисъл стават жертва и биват повалени в 
праха от стремежа към онагледяване и представяне в реални и осезаеми чувствени 

форми на религиозните феномени, които сами по себе си нямат нито образ, нито 
реални сетивни измерения. 

Изглежда, че нещо подобно се е случило и с древната славянска религия. 
Както се вижда от откъслечните фрагменти на славянската митология, става ясно, 
че тя е отломка от една много древна религиозна система, която ние сме привик- • 
нали да наричаме индоевропейска. Живите следи на тази древна религиозна сис­
тема виждаме запазени в най-старите писмени паметници и епически сказания на 
индийската литература. От тези древни текстове се вижда, че най-старата индоев­
ропейска религиозна система е резултат от творческата дейност на един високо­
издигнат мисловен и цивилизационен център, отличаващ се със забележителна 
r<ултура и познания в областта на религиозната и философската сфера. Но от всич­
ко това, както и_зглежда, към края на езическия период у славяните са останали 

откъслечни фрагменти от отдетш представи и възгледи, за които те са имали само 
външна, видимонагледна представа. Изглежда, само малцина по-издигнати лич­
ности са долавяли вътрешния смисъл на митологичните образи и със своя авто­
ритет са поддържали вярата в езическата религия и престижа на жреческото със­

ловие. Известна увереност за това ни дава забележителното произведение на 
средновековната руска литература от края на XII в. ,,Слово о полку Игореве" 
(,,Слово за похода на Игор"), в което славянската езическа древност е представена, 
макар и фрагментарно, от вещ познавач на древната славянска религия, който, 
както по всичко изглежда, се е домогнал до едно по-вътрешно виждане на нейния 
дълбок смисъл25 . • 

Що се отнася до „низшата сфера" на славянската езическа религия, то тя е 
представена по-плътно и заема много по-съществено място в·съзнанието на древ­

ния славянин. Подобно на всички народи в древността,.той е обожествявал види­
мата природа и отделните и обекти. Свещени са небесните тела, свещени са гори­
те, реките, изворите, камъните - и всичко това той е населил с природни духове и 
полубожества, предмет на всекидневно поклонение .. Зад всеки един природен 
о~ект се крие някаква невидима магическа сила, която може да бъде полезна или 

72 



вредна за човека и на която той се опитва да въздейства и използва за свои цели. 
Ло такъв начин човек сам се поставил в зависимост от рожбите на своите религи­
озни представи. 

Все пак тази сложна религиозна система не е щшrена от известна цялостност 
и органична връзка между отделните си съставки. Както обожествените природни 
обекти, така и цялата природа, са тясно свързани с небесната йерархия и във всич­
ки тях присъства в по-голяма или по-малка степен частица от върховната божес­
твена същност, и всичи те имат свои индивидуализирани представители в лицето 

на различни природни духове, които в същото време притежават и свое самосто­

ятелно битие. Тази сложна йерархия от върховни божества и полубожества се 
намира в някакво отношение към човека и се опитва да му въздейства по един или 
друг начин. Така задачата на езичника славянин·е била твърде сложна. Самият той 
е бил принуден да се съобразява с тяхната сила и мощ и се е опитвал да разбере 
какво те искат от него и, евентуално, как би могъл да ги използва в своя полза. Но 
в условията на славянската езическа древност връзката между човека и божество­
то била чисто външна, основана на страха пред по-силния и на личния интерес. 
Той се обръщал към него с цел да привлече благосклонността и помощта или да 
отклони някое бедствие. Тази връзка не е била въодушевена от вътрешен духовен 
порив и от съзнание или импулс за духовно общение. Следователно тази връзка 
с нищо не е съдействала за духовното и интелектуалното развитие на човека, с 
нищо не го е обогатявала и облагородявала, не му е давала импулс, най-общо 
казано, към индивидуално творчество. 

Ето защо сравнително ниското и примитивно състояние на славянската ези­
ческа религия към края на езическия период, в същото това време, когато вече на 

Изток се издигали и процъфтявали високоразвити монотеистически религии, да­
ващи ново и по-рационално обяснение за развитието на световния процес и за 
човека и отговаряши на новите потребности на времето, предопределило залезът 
и падането на старата славянска религиозна система26. 

Съществен елемент на древната славянска духовна култура по това време, 
както по всичко изглежда, е зf!ачително развитият народен епос у източните сла­

вяни, и по-специално историческите предания и сказания, които заедно с религи­

ята и фолклора са тясно свързани помежду си. Проблем на изследователя е да ги 
разграничи, разпредели и детайлизира и да ги постави в тяхната конкретна среда 
и взаимнозависима връзка. Религията е сковавала мисълта на човека и е поставяла 
прегради пред неговата разсъдъчна свободна рационална и критична мисловна 
дейност. Религиозните постулати трябва да се приемат наготово и механично да 
се изпълняват техните повеления. В хода на ежедневната многовековна практика 
човек установява тяхната валидност или непригодност. Тогава той се домогва до 
нещо ново; но това е вече преврат в ·областта на религиозното мислене, предпо­
лагащ известен прилив на рационализъм, което не е така често срещано явление 

в историята на човечеството. 

Следователно в областта на религията човек е ограничен, докато в областта 
на фолклора и народния епос той е свободен и се стреми да твори неограничено, 
ръководен единствено от своите вътрешни подбуди, представи и морални канони. 
Връзката с религията е жива и непосредствена, но тя не е задължителна и народ-
ният певец дава преднина на своите лични виждания и преживявания27 . • 

Например у германските или скандинавските народи преходът от митологи­
ята към реалната историческа действителност е_ постепенен и незабележим, което 
създава допълнителни проблеми на изследователите. У източните славяни поло­
жението е значително по~добро, доколкото у тях съществува забележителна и 
надеждна летописна традиция, даваща ни доста подробни и достоверни сведения 

73 



за по-видните исторически личности, станали впоследствие mобими образи на 
народното песенно творчество. Летописният Владимир ( от края на Х в.) ни е много 
добре известен благодарение на усърдието на руските историописци. Но наред с 
него ние разполагаме и с народния поетичен образ на Владимир (наречен от на­
рода „Красно е Солнышко"), в който народният певец е въШiътил своята представа 
за идеалния руски княз. Нещо подобно виждаме и с историческата личност Доб­
риня, възпята в народния епос под името Добриня Никитич. Наличието на конк­
ретно-исторически и фолклорни паралели са идеалните условия за всестраmюто 
научно изследване на определени исторически сюжети. 

За разлика от редица други страни, древният руски летопис е съхранил не­
малко исторически предания и легенди, съдържащи конкретна и достоверна исто­

рическа информация. От летописните записки се вижда, че историческата памет 
на народа е достигнала далеч назад във времето, почти до епохата на разселването 

на славяните през VI в. Връзката с предходния период е неизбежно механическа, 
доколкото летописците са се стремели да извършат някакъв изкуствен преход от 

най-древната библейска история към конкретната историческа действителност на 
източнославянските племена. 

Най-древното запазено историко-летописно предание е сказанието за първи­
те киевски князе от средата на VI в.28 Сказанието поразява със своята правдопо­
добност и простота на изложението. Няма и следа от стремеж към фантастичност 
и баснословие, към хипертрофирана идеализация, която превръща обикновените 
исторически личности в богове или полубогове, или герои, надарени със свръхес­
тествена сила или възможности. Следователно не е прав А. Шльоцер, когато счи­
та, че тази легенда е резултат от „народната гордост" или „народното тщесла­
вие"29 . Естествено, известен елемент на идеализация има, когато се изтъкват 
достойнствата на първите киевски князе или се подчертава „голямата чест", с ко­
ято били удостоени от византийския император. Но всичко това е в реда на естес­
твената и приемлива мярка, с нищо ненарушаваща историческата достоверност. 

Следователно ние сме изправени пред един любопитен факт. Най-древните 
исторически предания на руския народ се отличават със своята правдивост и дос­

товерност, което се отнася, на първо място, до сказанието за първите киевски 

князе, както и до преданието за поканването на варягите в Новгород през 862 г. 30 

За последното е писано твърде много, но не всичко е качествено и добронамерено. 
Твърде често се натъкваме на най-груби извращения и тълкувания, резултат от 
тенденциозен подход или нежелание да се приеме една напълно достоверна исто­

рическа реалност. Според нас на прав път са тези историци и изследователи, които 
въз основа на строг и обективен, и критичен анализ доказват пълната достоверност 
на фактите, намерили място в това историческо предание3 1

. 

Но невинаги така стоят нещата с някои по-късни исторически повествования. 
Такива са например разказите за похода на княз Олег срещу Цариград, отмъще­
нията на княгиня Олга по отношение на разбунтувалите се древляни, походите на 
Святослав в България, където на фона на достоверни исторически събития се на­
тъкваме на елементи на фантастика, на явни измислици, често пъти резултат от 
патриотични подбуди. 

Следователно епическият дял на древния руски летопис завършва някъде към 
края на Х в., когато Киевска Русия приема официално християнството и на мяс­
тото на народните предания, легенди и сказания идва времето на летописното 

творчество. За този най-древен период на руския историопис могат да се дадат 
най-различни оценки, но въпреки скепсиса, който намира място в руската истори­
ческа наука през първата половина на XIX в., днес на този период може да се даде 
най-положителна характеристика. 

74 



Такава е била в най-общи линии картината на източнославянската култура 
към края на езическия период. Образуването на Киевска Русия към 862-882 г. 
малко променя нещата. Но все пак формирането на първата източнославянска 
държава внася някои нови елементи, които постепенно подготвят почвата за пред­

стоящия културен преврат. По-конкретно активната дейност на първите киевски 
князе за изграждането на новопоявилата се държавна организация, на великокня­

жеската дружина, разрастването на вътрешните борби, активната външна поли­
тика, привеждат се в движение значителни маси от населението, които постепенно 

започват да се формират и групират в отделни социални групи и съсловия. Вът­
решната затвореност и патриархално-демократичната пасивност и инертност на 

населението започват да се нарушават. При новите условия постепенно се издига 
ролята на отделната, творческата личност, която получава по-голям простор за 

дейност, за лична изява и за личен просперитет. Патриархалните родови и общин­
ни колективи са принудени все повече да се съобразяват с ~олята и желанията на 
новите власnшци, които от ръководители и управители постепенно се превръщат 

в господари. 

Новата социално-икономическа обстановка не само в Русия, но и в цяла Ев­
ропа, новата политическа ситуация, свързана с възникването на новите държави, 

предполага коренен прелом в областта на мисленето, на идеологията и в крайна 
сметка - на религиозните представи на европейските народи. Древната езическа 
религия имала разmrчна съдба в различните племена и етнически групи на евро­
пейския континент, въпреки нейния общ древен произход. В ю)кноевропейските 
страни, в средиземно-черноморския басейн тя достигнала до висок разцвет и лег­
нала в основата на античната цивилизация. Положението в Средна и Северна Ев­
ропа било коренно различно. За по-издигнатите представители на античната кул­
тура религията и бита на техните по северни съседи били синоним на 
ретроградност, изостаналост, варварство, въпреки че някои съвременни изследо­

ватели на езическата древност намират в нея редица преинтересни, любопитни и 
загадъчни неща. 

Въпреки по-големите или по-малки достойнства на езическата древност и 
въпреки големите различия между ю)кноевропейския и средноевропейския ва­
риант на тази система съдбата на езическото мировъзрение била предопределена. 
Общият произход като че ли цредопределял и общия упадък на тази религия. И в 
действителност само в разстояние на няколко века, които бележат жалоните на 
ранното средновековие, старата езическа религия трябвало да отстъпи мястото си 
на християнството. От Босфора до Ирландия и от Испания до Горна Волга къде 
по-рано, къде по-късно християнството се наложило. Насилието при защитата на 
старата езическа система и при налагането на новата религия като че ли не било 
определящо. Преходът бил предопределен от естествения ход на нещата. Нався­
къде християнството, преди да стане официална религия, завоювало Зf!Рави поз~;­
ции и съпротивата срещу него се оказала безнадеждно закъсняла и безсмислена"-. 

Както се знае, нещо подобно се е случило и в Киевска Русия, макар и с извес­
тно закъснение, което в дадения случай може много лесно да се обясни, но то не 
е от съществено значение. Много по-голяма значимост имат резултатите от да­
дено обществено и културно събитие, отколкото времето на неговото протичане. 

Проникването и разпространението на християнството в Киевска Русия до 
неговото официално утвърждаване има своята продължителна и любопитна ис­
тория, но която за нас е разкрита само отчасти. В развитието на този процес се 
долавят някои характерни моменти и закономерности, които са съпоставими и ги 

намираме у всички европейски народи, но които са особено близки и характерни 
за славянските народи в Източна Европа, и по-специално за България и Русия. 

75 



Християнизацията на дадена страна, и по-конкретно на Русия, е резултат от 
взаимодействието на два фактора, действащи от разли•rnа посока, но движещи се 
към една цел - вътрешната обусловеност и външното влияние. Кога тези два фак­
тора ще се реализират в едно конкретно действие - в случая официалната христи­
юпrзация на страната - и ще получат свое реално историческо битие, зависи преди 
всичко от вътрешната обусловеност, постепенно превръщаща се в необходимост, 
резултат от промените, които настъпват в обществото при определена ситуация 
и конкретно в дадения случай след появата на държавата. Руската държава въз­
никва на езическа основа като противовес и в противоборство с някои съседни и 
по-издигнати в културно отношение стра1rи на юг от нея. Но този конфликт има 
две измерения - от една страна, борба за политическо надМощие, за власт, за 
присъединяване на нови територии, стремеж към материални облаги. От друга -
военният конфликт и противопоставянето водят до взаимно опознаване и обмен 

• на културни ценности. Явно е, че този, който разполага с повече материални и 
духовни ценности, ще бъде активната страна във взаимния обмен. 

Първите киевски князе, Олег, Игор, Святослав, водят активна военна поли­
тика по отношение на Византия. Първите походи са явно грабителски. но· те имат 
за цел и изгодни за Русия икономически, и по-конкретно търговски взаимоотно­
шения. От изворите научаваме, че в Цариград е имало значителна руска (и по-кон­
кретно варяго-руска) търговска колония, чиито задачи са били чисто икономичес­
ки. Т. е., от военната конфронтация до мирните икономически връзки има само 
една крачка. Следващата стъпка са културните взаимоотношения, и по-конкретно 
взаимодействия в областта на идеологията33• 

Не ни е известно доколко в първите руски колонии в Цариград е имало източ­
ни славяни. От руските и византийските извори съвсем недвусмислено се вижда, 
че управлението на страната ( става дума за Киевска Русия), поне до средата на Х в., 
се е намирало изцяло в ръцете на варягите. Едва към средата на века в управлен~ 
ската върхушка на страната се забелязват славянски имена34. По аналогия трябва 
да приемем, че и славянизирането на руската колония във византийската столица 
се отнася към този период. Следователно с всичко това можем да си обясним, 
защо според Началния руски летопис варягите са поставени на пъ~во място като 
носители и вносители на християнска идеология в Киевска Русия 5

. Варягите са 
представени като основни по.средници между Византия и източните славяни не 
само в областта на икономическата дейност, но и в културния обмен. 

На второ място, Началният руски летопис поставя хазарите. Последните са 
били твърде многобройни в Киев и са населявали специален квартал36. По това 
време хазарите са били носители на висока материална и духовна култура, както 
и разпространители на културни ценности между Изтока и Запада през епохата 
на Ранното средновековие. Въобще древна Русия дължи твърде много в културно 
отношение на хазарите, но тази тяхна р9ля все още не е достатъчно добре разбрана 
и оценена в историческата литература'7. 

Такава била в най-общи линии картината в Киевска Русия, когато към средата 
на Х в. (и по-конкретно към 945 г.) се отнасят първите сведения за наличи·ето на 
значително християнско население в Киев и в околностите на града, както и за 
функциони~ането на християнска съборна църква, по всяка вероятност източноп­
равославна 8

. За широкото разпространение на християнството в Южна Русия го­
вори· и обстоятелството, че значителна част от управляващата в~рхушка, от най­
приближените хора на княз Игор били вече християни. От всички тези факти може 
да се направи извод, че системното проникване на християнството в Русия, а не 
·като случайно, епизодично явление, е започнало много по-рано и неговото начало 
трябва да се търси някъде към края на управлението на княз Олег по времето на 

76 



и след неговия поход срещу Византия (907 г.) и сключването на първия руско-ви­
зантийски договор от 912 г. Именно тогава между Русия и Византия се установя­
ват много по-близки контакти, които продъmкават да се развиват с все по-голяма 
интензивност по време на У}wавлението на княз Игор (912-945), когато тези от-
ношения били дружелюбни"9. . 

Много по-значително разпространение придобива християнството в Русия по 
времето на княгиня Олга (945-964). Един от най-характерните моменти за този 
период било обстоятелството, че самата руска княгиня, наскоро след гибелта на 
Игор ( ок. 954 г.), сама приела християнството и станала негова убедена и активна 
поддръжница 4°. 

За този период имаме вече и преки свидетелства, от които се вижда, че раз­
пространението на християнството в Русия било съпътствано и с началното про­
никване на славянобългарската писменост, а по всяка вероятност и на църковнос­
лавянско богослужение и богослужебна литература. От средата на Х в. се отнася 
и най-старият достигнал до нас надпис на кирилица, намерен в Русия, произхож­
дащ от с.iшвяно-варяжкия некропол при с. Гньоздово (край гр. Смоленск). Надпи­
сът е издълбан върху гmшен съд и по своите палеографски особености е напълно· 
_сходен с подобните кирилски надписи, открити в България от това време. Самият 
съд, върху който е издълбан надписът, за разлика от останалия керамичен мате­
риал от местното производство, има южен, причерноморски произход и е попад­

нал в Русия по пътя на търговския обмен. Единодушно е мнението на специалис­
ТifГе, че както съдът, така и надписът имат южен, балкански произход41 . 

Друг важен факт от историята на началното проникване на християнството в 
Киевска Русия е обстоятелството, че в двора на княгиня Олга_ е имало свещеник, 
презвитер Григорий, споменат както в руския летопис42, така и в съчиненията на 
Константин Багренородни. Изказани са вероятни предположения, че този Григо-
рий е от български произход, доколкото византийските управляващи кръгове г ле-

4" 
дали на него неприязнено и не са зачитали християнското му доqтойнство ". 

Следователно по всичко изглежда, че християнското богослужение в Киев в 
средата на Х в., доколкото е практикувано, се е осъществявало на славянобългар,­
ски език с помощта на богослужебни книги, проникнали от Дунавска България 4

. 

Въпреки значителното разпространение на християнството в Южна Русия 
княгиня Олга не е могла да го наложи като официална религия поради все още 
силнIПе позиции на езичеството и поведението на сина си Святослав. 

Святослав е първият от киевските ·князе, който носи славянско име, но както 
по рождение, така и по своя характер бил чистокръвен варяг. У него държавникът 
и дипломатът значително отстъпвали пред варяга завоевател45. Впрочем за дър­
жавнополитическа дейност и за дипломация у него е много трудно да се говори. 
Въпреки това походите му на Балканския полуостров имат важно значение за 
по-нататъшното културно развитие на Киевска Русия. При все че тези походи са 
с подчертано завоевателен характер, продължителното пребиваване на руските 
войски в България осъществява първия по-значителен пряк контакт с местното 
славянобългарско население и това е време на активен културен обмен, когато 
русите се запознават по-отблизо с достиженията на славянобългарската матери­
ална и духовна култура. -Преки данни за този културен обмен липсват, но следва­
щите събития в Русия ни дават значителни основания в това отношщше46. 

С началото на управлението на княз Владимир започщ1 нов етап в културното 
развитие на страната. С него завършва един столетен период на непрекъснати 
борби и стълкновения, които се изразяват най-общо с изграждането на новата 
държава в терIПориално отношение и полагане основите на новата държавна ор­

ганизация. През този ранен период особено се откроява управлението на княгиня 

77 



Олга, която със своята държавнополитическа и културна дейност прави пръв зна­
чителен опит да установи по-близък контакт с Византия и да се в~зползва от ней­
ните културни достижения. Въпреки че след нейната смърт настъпва нещо подоб­
но на езическа реакция, новите тенденции все по-ясно се чувстват и този вътрешен 

процес, който се извършва постепенно и незабелязано, се проявява с всичката си 
сила и по времето на Владимир се налага като господстващ и необратим. 

По време на управлението на княз Владимир (980-1 О 15) се забелязват нови 
моменти в развитието на Киевска Русия и в дейността на киевските князе. На 
мястото на разпокъсаните племенни групи, съпротивляващи се на централната 

власт и съвсем условно или номинално подчинени на нея, на мястото на непре­

къснатите далечни завоевателни походи започнал постепенно процес на органи­

ческо сливане на отделните територии, из)кивяване на племенния бит, начало на 
изграждане на държавен апарат, начало на феодализацията-с една дума, от чисто 
механическо нарастване започва процес на вътрешно органическо развитие и из­

граждане 47
. Един от най-характерните ма.менти на този нов процес е бурното раз­

витие на културата като резултат от официалното приемане на християнството 
през 988-989 r. Като формален държавнополитически акт християнството било 
възприето от Византия, което намерило своя реален израз в налагането на цариг­
радската църковна юрисдикция. Но вътрешната страна на този акт, като един по­
продължителен културен процес, се изразява в активното участие на България и 
по-специално на българското духовенство в разпространението на християнство­
то и на славянобългарската писменост и книжнина в Русия, както и на славяно­
българския литературен език. Както видяхме началото на този процес се отнася 
към първите десетилетия на Х в., но неговото по-бурно протичане именно след 
официалното приемане на християнството - към края на Х и особено през XI в. 

Резултатите от този динамичен културен подем били забележителни и с не­
оценимо значение за Русия. Преди всичко в страната проникнала почти цялата 
славянобългарска преводна и оригинална, богослужебна или с по-общ хараr<тер 
книжовна продукция. Славянобългарският литературен език, езикът на Кирил и 
Методий, легнал в основата на бъдещия литературен език на Киевска Русия48 . За 
значимостта и мащабността на този процес говорят и прочутото „Сказание о пре­
ложении книгъ ... ", както и паметта на равноапостолите Кирил и Методий, наме­
рили място в стария руски летопис49. 

Приемането на християнството за официална религия пробудило творчески­
те сили на руския народ и дало силен тласък за развитието на руската култура. 

Началото на този процес се ознаменува със създаването на първите книжовни 
школи _още в края на Х в., но тяхното по-значително развитие се отнася към вре­
мето на Ярослав Мъдри през първата половина на XI в. Тогава културното раз­
витие в страната придобива забележителен размах и този период може в много 
отношения да се сравни със „Златния век" на българската култура по времето на 
цар Симеон50. 

Последиците от разпространението на християнството в Русия са твърде раз­
нообразни и многозначителни, но те могат да се сведат до някодко основни поло­
жения: 

На първо място - подобряване на физическия облик на хората. Това се уста­
новява по много линии. Прещ,r всичко налагането на различни видове забрани в 
областта на религиозно-обредната практика и храната, които имали изключител­
но благоприятни последици, разбира се, дотолкова, доколкото те се съблюдавали. 
Например забраната на кървавите жертвоприношения и особено принасянето на 
човешки жертви. Тази практика особено се засилила към края на езическия период 
по времето на т. нар. езическа реакция в началото на управлението на княз Вла-

78 



димир51 . Кървавите жертвоприношения били заменени с мирни, хлебни жертви и 
приноси. Преследвани били и различни култови и обредни действия и танци, които 
според хрисnuшския морал и съвременните етични представи се считали за без­
нравствени или вредни за човека. 

Голямо значение имали забраната на многоженството, както и забраната на 
брачни връзки между близки родственици. Било забранено и кръвното отмъщение 
и заменено с паричен откуп. Били въведени различни здравни правила по отноше­
ние на храната, личната хигиена и труда. По такъв начин постепенно бил въведен 
строг морален кодекс, който и днес лежи в основата на съвременната европейска 
етика и юридическа практика52 . • 

На второ място, християнството съдействало за широко развитие на човеш­
ката личност в мирогледно отношение въз основа на християнските религиозно­

философски и религиозно-етични представи. Християнската мирогледна система 
е твърде широкомащабна и всеобхватна и във вертикално отношение стига до 
най-висшите сфери на човешкото съзнание. Всичко това не е могло да бъде неза­
бавно възприето и още по-малко асимилирано от европейските народи, които то­
ку-що били излезли от св,оето варварско състояние и езическо светоусещане. Ето 
защо в приложение към отделните европейски народи то се опосредствало, опрос­
тило, диференцирало и проявило по различен начин, съобразно различните осо­
бености и възможности на възприемане от отделните страни и народи. Това до­
вело, на първо място, до разделението на европейския християнски свят на две 
половини - източна и западна, което намерило своя реален израз в църковния 

разкол през средата на Х в., в основата на който било разли~шото светоусещане и 
философско-етичните представи. Докато в западноевропейската религиозна сис­
тема наред с крайните прояви на мистицизъм още твърде рано се появили развити 
философски концепции, които достигнали своята връхна точка във философията 
на Тома Аквински (XII в.), в Русия християнството имало предимно подчертан 
етичен характер, със свойствените за русина съзерцателност, дълготърпение, бла-. 
гочестие, жертвоготовност и отсъствие или слаби проявления на фанатизъм, изу­
верство, жестокост в _религиозната практика, така характерни за западноевропейс­
кото средновековие5·'. 

Ето защо в Русия, и по-специално в Киевска Русия, богословските съчинения 
имат предимно характер на етически трактати и нравоучения54. Това се забелязва 
предимно в съчиненията на Лука Жидята и Владимир Мономах и отчасти у мит­
рополит Иларион. Връхна точка в развитието на тази религиозна нравственост се 
изразява в етическата система на Владимир Мономах (края на XI - началото на 
XII в.). Неговото „Поучение" е не само образец на литературно майсторство, но 
и синтез на_християнската религиозна етика, обхваната във всичките и основни 
проявления'5. 

Но Владимир Мономах, една от най-ярките фигури в историята на Киевска Ру­
сия, е не само пасивен религиозен мислител и съзерцател. Той е и активен пшшти­
чески деятел и войн, успял с оръжие в ръка отново да обедини руските земи и да 
отблъсне далеч от пределите им техните врагове. За тогавашния човек Владимир 
Мономах се представя като образец на съвършенство, хармонично съчетал у себе си 
всички човешки качества и добродетели и допринесъл твърде много за политическото 
и културното издигане на Русия. Ето защо руският летописец с пълно право може да 
отбележи: ,,Владимир Мономах просвети Руската земя, както Слънцето със своите 
лъчи. Вестта за него достигна до всички земи. Той беше страшен за погшщите, а 
братолюбец и нищелюбец и добър страдалец за Руската земя."56 

• 

По такъв начин един. от най-важните резултати на новата историческа епоха 
са възникването и първият значителен разцвет на руското оригинално литератур-

79 



но творчество. Външните влияния, предимно на Византия и на балканските стра­
ни, изиграват, естествено, своята важна роля. На тях то дъmки редица свои осо­
·бености и принадлежността си към източноевропейския или византийско-славян­
ския художествен кръг. Наред с това още от самото си начало оригиналното руско 
литературно художествено творчество отбелязва изключителна активност и раз­
нообразие на литературните жанрове, което много скоро нарежда руската лите­
ратура между първите места в Европа и славянския ~вят57. 

Една от най-характерните особености на руската духовна куmура и литера­
турно творчество се явява руското летописание, появило се в самата зора на новия 

културен подем. Зародило се някъде в началото на XI в. руското летописание в 
лицето на своя първи летопис „Повесть временных лет" (,,Повест за изминалите 
години") бележи внезапно най-висок разцвет и полага солидни основи на продъл­
жителна блестяща по своя размах и характер летописна традиция:, която изпълва 
цялото руско средновековие чак до XVII в. и заема едно от първите места в сред­
новековната европейска историография; Още в началото на XIX в. строгият и 
критичен в своите оценки Август Шльоцер, един от бележитите представители на 
европейската и руската историческа наука, дава изключително висока оценка на 
първия руски летопис като образец на първостепенен исторически извор и лите-
ратурен паметник58 . • . 

Както видяхме, средновековният руски ист:ориопис води своето начало от 
историческата памет на народа, която достига до дълбока древност. Опирайки се 
на народните предания, летописецът или летописците ги използват твърде наши­

роко и умело за пресъздаване на най-ранната история на славянството въобще и 
по-специално историята на източните славяни; Въпреки отсъствието на хроноло- • 
гическата канава; те съумяват да изградят правдива историческа картина, спазвай­
ки съвсем точно хронологическата последователност, и да свържат най-ранната 

руска история с историята на по-близки или далечни народи59. 
Преминаването от древното историческо предание към конкретния летопи­

сен историопис се извършва постепенно и плавно, което не позволява на изследо­

вателите да определят точната дата на първите оригинални летописни записи. 

Въпреки изказаните различни мнения по този въпрос най-сигурната датировка е 
началото или първите десетилетия на XI в., когато описаните събития се отличават 
със своята конкретност и правдоподобност60. . 

Възникването на руския летопис по най-пряк начин свързва руската литера­
тура с богатата културна и литературна дейност, разгърнала се по време в стра­
ните на Балканския полуостров, и по-специално във Византия и България. Визан­
тия дава образеца на летописния труд. Формата и характерната подредба на 
историческия материал според строгия хронологически принцип са заимствани 

оттам, както и краткия библейски разказ във византийска обработка за най-древ­
ната световна история от потопа до „Вавилонското стълпотворение" и разселва­
нето на народите в :Рi!ЗЛичните части на света. На това последно събитие, :На което 
руският летописец отдава първостепенно значение, той гледа и като начало на 

славянската история. Следователно историята на славяните започва в Санаар или 
Месопотамия, доколкото е възможно да се направи подобна връзка. В дадения 
случай руският летописец разсъждава в чисто теоретически план и неговите из­
води съвсем не са произволни или лишени от известна логика, като се имат пред­

вид последните изследвания по този въпрос61 . 
В по-друг план стои въпросът за влиянието на българската летописна тради­

ция в началното руско летописание. Подобни предположения са изказани от ре­
дица руски учени още в началото на XIX в. и след това. Изучаването на проблема 
се затруднява от липсата на подобни български летописи или хроник_и, които биха 

80 



маг ли да служат като прототипи на ранното руско летописание. Но така или иначе 
интересът на Началния руски летопис към ранната българска история е извънред­

но голям и особено към събитията, свързани с историята на княз Борис I и цар 
Симеон62 . 

Ако подемът на руската духовна култура бележи за пръв път през XI и XII в. 
своя най-висок разцвет, то нещо подобно може да се отбележи и в областта на 
руското строително дело. Започнало почти от нищо, под влиянието на византийс­
ката архитектура през XI в. в Киевска Русия (в Киев, Новгород, Чернигов и др.) 
се издигат най-импозантните и прекрасни паметници на рашюто руско строител­

ство. Естествено тогава те все още имат и подражателен характер. През XII в. 
този разцвет продъmкава, като се забелязват и някои местни особености. Размерът 
на храмовете се намалява, архитектурният тип се разнообразява и придобива ти­

пично руски характерни белези. Това е началото на формирането на своеобразния 
рус1ш архитектурен стил, комуто предстои дългият път на развитие и промени, 

През XII в. възникват и най-забележителните шедьоври на средновековната 
руска архитектура, между които безспорно първо място заема църквата „Покров 
на Св. Богородица" нар. Нерл (в Североизта{rна Русия)63 . 

Разцветът на ранната руска култура от XI и началото на XII в. продъmкил и 
след разпокъсването на Киевска Русия през 1132 г. Разпокъсването на страната, 
естествено, имало своите неблагоприятни последици. Отсъствала единна цент­

рална власт, руските князе започнали да спорят и да се борят за надмощие,за 
владеенето на една или друга територия, за един или друг град, общата отбрани­
телна способност на страната отслабнала. 

И въпреки това, въпреки този размирен период, възходът на руската духовна 

култура стремително вървял във възходяща линия чак до татаро-монголското на­

шествие през 1237 г. Най-характерният момент е диференцирането на руската 
култура в географско и териториално отношение. Докато през киевския период 

има само два политически и културни центъра (Киев и Новгород), то през XII и 
началото на XIII в. картината извънредно се разнообразява и обогатява. Всеки нов 
политически център на новопоявилите се около дванадесет княжества (техният 

брой често се променя) става и център на свой своеобразен духовен живот. Според 
редица историци този период е време на свободно развитие на руския дух както в 

областта на икономиката и политическото строителство, така и в областта на кул­

турното творчество. Гаранция за това са дълбокият демократизъм в областта на 

обществените и политическите отношения, слабостта на феодалните порядки и 

ограничения, сравнителното единство между различните класи и съсловия. 

Духовният живот и културното строителство се развиват свободно, без огра­

ничения, без значителни борби и ексцесии, без особен натиск отгоре или отдолу 
или отнякъде другаде отстрани. Киев вече не е нито политически, нито единствен 
културен център. Той е само един спомен за славното минало на страната по 
времето на нейното политическо и културно изграждане. 

Чуждите нашественици от юг постепенно заставят населението частично да 
се изтегли на север. Южните райони не дават необходимата сигурност и добри 

условия за културна дейност. Новият център на страната постепенцо се измества 
на североизток, между реките Волга и Ока, където бавно се извършва преходът 

от стария киевски период към новия московски въз основа на древното киевско 

културно наследие64. • 

Rl 



БЕЛЕЖКИ 

I ·вж. Т р е т ь я к о в, П. Н., В. И. I< о зло 11. Славяне, Большая советская эициклопедня. Т. 23, 3. шд. 
М., 1976, с. 543; Гео р г II е в, В. И. Три периода развития праславянскоrо языка. - В: Славянска 
филология. Т. 12. С., 1973, 5-6. 

2 Срв. Ключ е в ски й, В. О. Сочннения вдевяти томах. Т. 1. М., 1987, 120--121; Г а м кр ели дз е, Т. В., 
В. В. И в а н о в. Миграции племен - носителей индоевропейскнх дналектов. - Вестшш щ1евней 
истории (ВДИ). М., 1981, 2 ( 156), 25-33. 

3 Вж. Сол о в ь е n, С. М. Сочинеиия. Ки. 1. М., 1988, 90--93; Н II де р ле, Л. Славянские древности. М., 
1956, 298-300. 

~ Срв. М и хай лов, Е. Руси и бълr.ари през ранното средновековие до 964 r. С., 1990, 29-57. 
0 Повесть временных лет. Ч. 1. М. - Л., 1950, с. 12. • 
6 Вж. Ф роя но в, И. Я. Киевская Русь. Очерки социалыю-эковомической истории. Л., 1974, 13-19. 
; Срв. Ген че в, Н. Очерци. Социал110-психологи•1ески типове в българската история. С., 1987, 59-::63. 
Вж. Полное собрание русских летописей (ПСРЛ). Т. 9-10. М., 1965, с. 9. • 

9 Вж. Н иде р ле, Л. Цит. съч., 306-307; срв, Стан и л о в, С. Славяните в Първото царство. Варна, 
1986, с. 64. 

10 Вж. Повест~, временных лет. Ч. 1, с. 18; Сол о в ь е в, С. М. Ци·r. съч., 120-122 .. 
11 Извори за българската история. т: 3. С., 1958, с. 126. 
12 Пак там, с. 278. 
13 Вж. Ф р о я 11 о в, И. Я. Киевская Русь. Очерки социалыiо-политической истории. Л., .1980, 10-18; М и­

х а й л о n, Е. Някои особености на формирането на класите у източните славяни. - В: Изслсдвашш 
в чест на проф. д-р Христо Гандев. С., 1983, с. 76. 

14 Вж. Лебед е в, Г. С. Эпоха викинrов в Северной Европе. Л., 1985, 65-99. 
15 Вж. Ма вроди н, В. В. ОбразованиеДрев11ерусс1соrо государства. Л., 1945, 207-214, 221-228, 383-386, 

16 
388; Мих ай лов, Э. Образование Киевской Руси. - Ett1des llistoгiques, 11, 1983, 69-86. 

Повесть временных лет. Ч. 1, с. 18. • 
17 Сро. Бел я е в, И. Д. Лекции по истории русскоrо законодательства. М., 1·879, 29-35. 
18 Cpn. История культуры Древней Рус11. Т. 2. М. -Л., 1951, с. 149, 156. . 
19 Вж. Ля пушки 11, И. И. Славiше Восточ1юй Европы накануне образованиеДревнерусского rосударства 

(VШ - первал половина !Х в.). Л., 1968, 125-133. • 
20 Вж. Гуми ле в, Л. l-l. Древняя Русь и Великая степи. М., 1989. 
21 Вж. Рус а II о в а, И. П. Славяпскиедревности lV-Vl вв. М., 1976, 5-11. 
22 Вж. Р ы б а к о в, Б. А. Киевс1сая Русь и русские княжества XII-XIII вв. М., 1982, 1 1--46. 
23 Вж. Г u р 1< а в и, А. Я. Сi<азания мусульманских писателей о славянах и русских. СПб., 1870. 
~
4 Вж. История культуры дреnней Pyc1J. Т. 2. 139-143 . 

. -5 Вж. 1-1 е де р ле, Л. Цит. с·ь•1., 268-297; Р ы ба к о в, Б. А. Язы•1ество древних славян. М., 1981. 
26 Сро. История 1<уш,туры Древней Руси. Т. 2, 61-81. 
27 
,

8 
Вж. Л II п е ц, Р. С. Эпос и Древшrя Русь. М., 1969, 5-18. 

;
9 
Вж. Повест~, времешIых лет. Ч. 1, 12-13. 

- Вж. Ш ле цер, А. Л. Нестор. Руския летописи на древлеславевском языке. Ч. 1. СПб., 1809, 1 В 1-182. 
зо Вж. Сол о в ь е в, С. М. Цит. с'Ь'I. Кн. l, 128-131. 
31 Вж. К л 10 че в ски й, В. О. Цит. съч. Т. l, 151-153. 
32 Вж. 1{ а р та ш е в, А. В. О•1ерки по. истории русс1<0й церкви. Т. 1. М., 1991, 52-105. 
33 Вж. Повесть временных лет. Ч. !, 24-25, 28. 
34 Вж. пак там, с. 35. 
35 Пак там, с. 39, 58-59. 

~~ ~:.тf~•i}~·e в, Л. Н. ОТJ<рытие Хазuрии. М., 1966, 9-17. 
18 • 
• Вж. Повесть временных ле·r. Ч. 1, с. 35, 38. 
39 Вж. пак там, 31--42. 
40 Пак там, 44-46. 
41 Вж. А в ду с и 11, Д. А., М. 1-1. Ти х о м и р о в. Древнейшая русская надьпись. - Вестник-Академии 

4
, наук СССР, 1950, 4, 71-79; срв. Мих ай лов, Е. Руси и българи ... , 140-141. 
- Повесть време1Iных лет. Ч. 1, с. 49. 

:~ ~~~- 1'; 1~-хе :i~ :,
0 J.' Ё.- ~~;-с~~;;;;;}:~·руско-българските литературни връзки. С., 1972, 26-38. 

45 
46 g;~. ~: пO кв: 1~ :· ~-- ~-- r~::~~~~/~~~~~;e2~~i~~ ~У~:.~ 0в~ ~~1~~~ ~ N;;~л~в~·•1 ~~~~f~~9. 200-205. 
47 Вж. Сол о в ь е в, С. М. Цит. с'Ь'I. К11. 1, 165-196; Ма вроди 11, В. В. Цит. съч., 289-346. 
48 Срв. Д ы ле в ски й, /-!. М. О•1ерк исторической грамматики русского языка. С., 1965, 120-125. 
49 Повесть временных лет. Ч. 1, 21-23. 

82 



:0 Вж. М а в р оди 11, В. В. Цит. съч., с. 368. 
' 1 Вж. Повесть временных лет. Ч. 1, с. 56, 58-59. 
52 Вж. Сол о в ъ е в, С. М. Избранные труды. Записки. М., 1983, 25-27. 
: 3 Срв. Архиепнскоп С ера ф н м (Соболев). Русскал идеология. СПб, 1993, 3-34. 
'
4 Вж. З ама ле е в, А. Ф., IЗ. А. З о ц. Мыслители Киевской Руси. К11ев, 1981, 32-69; История культуры 

Древней Руси. Т. 2, 181-187. 
55 Повесть временных лет. Ч. 1, 153-167; Памятники литературы Древней Руси, ХI-!!ачало XII века. М., 

1978, 392-413; вж. Л и х а ч о в, Д. Етическата система на Владимир Мономах. - Език и литература, 

56 
XXI, 1966, № 4, 1-16. 

ПСРЛ. Т. 2. М., 1962, с. 289. 
57 Вж. История культуры Древней Руси. Т. 2, 163-215. 
58 II Л Ч ,..,_ ,....., ~

9 
Вж. 1 ле цер, А. . Цит. съч. . 1, с. ю-мз. 

' Вж. Повесть nременных лет. Ч. 1, 12-42; срв. Р ы ба к о в, Б. А. Древняя Русь. Сказания. Былины. 
Летописи (М.), 1963, 159-173. 

60 !Зж. Л и ха '1 е в, Д. С. Русские летоnнси и их культурно-историческое значение. М. - Л., 1947, 35-44. 
61 Повесть. временных лет. Ч. 1, 9-11; срв. Г а м к рели д з е, Т. В., 13. В. И в а но в. Цит. съч. 
62 Вж. Мутафчиев, П. Към въпроса за българските извори в руските летописни известия. - Сп. БАН, 

3, 1912, 135-148; К а й м а к а м о в а, М. Старобългарското историко-летописно творчество от 
средата на IX в. до началото на XI в. - Год. СУ. Истор. фак, 72, 1978, 74-91. 

63 !Зж. История культуры Древней Руен. Т. 2, 245-340. 
64 JЗж. Сол о в ь е в, С. М. Сочинения. Ки. 1, 642-648; К л ю '1 е в ски й, В. О. Цит. съч. Т. 1, 199-213; 

275-294. 

Постъпила 7 юни 1994 г. 

83 


	3. Емил Михайлов - Киевска Русия като културен феномен
	Бележки


