
СОФИЯ • 1994

SOFIA • 1994

ANNUAIRE
DE

L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

CENTRE DE CULTUROLOGIE
Livre 6
Tome 83

1990

ГОДИШНИК
HA

СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ
Книга 6
Том 83
1990



годишник
НА

СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ
Книга 6
Том 83
1990

ANNU AIRE
DE

L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

CENTRE DE CULTUROLOGIE
Livre 6
Tome 83

1990

СОФИЯ • 1993 • SOFIA
УНИВЕРСИТЕТСКО ИЗДАТЕЛСТВО

„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

EDITIONS UNIVERSITAIRES „ST. KLIMENT OHRIDSKI“



РЕДАКЦИОННА КОЛЕГИЯ

Проф. д-р Николай Генчев (отговорен редактор), проф. д-р Аксинил Джу-
рова, проф. д-р Атанас Натев, доц. д-р Димитри Гинев (научен секретар)

© Софийски университет „Св. Климент Охридски“
Център по културознание
1993
ISSN 0861-8542



ПОСВЕЩАВА СЕ НА ПРОФ. Д-Р АТАНАС НАТЕВ

Атанас Василев Натев е роден на 25 април 1929 г. в с. Белозем, Пловдивско.
Произхожда от учителско семейство. Средното си образование завършав в гр.
Чирпан, а виеше образование по философия (1951 г.) и редовна аспирантура
по естетика през 1955 г. в Софийския университет „Св. Климент Охридски“.
Специализира в Берлин (1957 г.), в Лайпциг (1961 г.) и в Москва (1966 г.), а
през 1967-1969 г. е Хумболтов стипендиант във ФРГ - Кьолн и Хановер.
Кандидатската му дисертация е посветена на въпроса за осъвременяването
на художественото наследство. С дисертация върху общественото своеобра¬
зие на изкуството получава научна степен „доктор на философските науки“
(1968 г.), а с дисертация по теория на драмата и театъра - „доктор на изкус¬
твознанието“ (1974 г.).

През 1955 г. постъпва като научен сътрудник в Института за литература
на БАН. От 1969 г. е професор. Ръководи секция „Теория на литературата“.
Междувременно преподава естетика в Художествената академия - София,
теория на литературата в Софийския и във Великотърновския университет и
др. Той е един от първите членове и преподаватели (от 1982 г.) в новоосно¬
ваната Катедра „История и теория на културата“ към Исторически факултет
на СУ „Св. Климент Охридски“. През 1990 г. е избран за директор на Народ¬
ната библиотека „Св. св. Кирил и Методий“, а през 1991-1992 г. е директор
на Българския културен институт в Берлин.

В периода 1969-1972 г. чете лекции като гостуващ професор в Свободния
университет Западен Берлин. През зимния семестър на учебната 1976/1977 г.
е гостуващ професор в Бонския университет, през 1983-1984 г. е гост-професор
в Залцбургския университет, а през летния семестър 1988 г. е гост на Кьолн¬
ския университет. Чел е лекции и в редица други университети — в Амстер¬
дам, Виена, Мюнхен, Аахен, Дюселдорф, Констанц, Хамбург и др.

За приноси в европейската култура през 1979 г. е удостоен с престижната
международна награда на Виенския университет „Готфрид фон Хердер“. През
1989 г. е избран за член на известната международна академична общност
Научен колегиум (Wissenschaftskolleg) в Западен Берлин, където през 1990-
1991 г. работи върху новия си труд „Изкуството като антитеза на културата“.

Публикациите му обхващат широк кръг от проблеми на хуманитаристи-
ката: естетика, общо и сравнително литературознание, социология на култу¬
рата, теория на театъра и драмата, съвременни насоки в изкуството и масовата
култура.



СЪДЪРЖАНИЕ

Стефка Пискюлийск а, Красимира Даскалова— Библиографска справка на трудовете на гфоф. д-р
Атанас Натев (По повод 60 години от рождението му) . . 7

Валентин Ангелов — Художественият образ в
културологичен аспект 19

Ангел Ангелов, Димитър Дочев— Размишления за
индивидуалността на текста, предизвикани от анализите
на Лео Шпитцер, и за които размишления Шпитцер,
както и всички останали имена, споменати в текста,
носят изцяло отговорността 33

Яна Хашъмова — Мисли върху теория на театъра
(Подходи към разработването на театрално-теоретична
методология) , 43

Соня Асенова — Логико-епистемологичен анализ на
екологическата антропология 53

Димитри Г и н е в — Към типология на теориите на
културата (Част 1) 69

Евгения Иванова — Действителната историческа личност
в преданието и епоса — процеси на митологизация . . 91

Iris von В r е d о w — Die altanatolischen Gottheiten nach den
althethitischen Texten. Teil 1 129

Christopher Read— The Intelligentsia and Revolution . . 189

CONTENTS
Stefka Piskuliyska, Krassimira Daskalova—

A Bibliography of the Works of Prof. Dr. Atanas Natev . . 7
Valentin Angelov — The Image of Art in Culturological

Approach 19
Angel Angelov, Dimitri Dotschev — Reflections on

the Individual Character of the Text Inspired by Leo
Spitzer’s Analyses 33

Yana Hashamova — Some Ideas About the Theory of Theatre 43
Sonia Asenova — Logico-Epistemological Analyses of

Ecological Anthropology 53
Dimitri G i n e v — Towards a Typology of Culture Theories

(Part I) 69
Evgenia Ivanova— The Actual Historical Personality in

Legends and in Epic Works — Processes of Mythologization 91
Iris von В r e d o w — The Old Anatolian Gods in the Old

Hittite Texts. Part I 129
Christopher Read— The Intelligentsia and Revolution . . 189





ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOGIE

БИБЛИОГРАФСКА СПРАВКА HA ТРУДОВЕТЕ
HA ПРОФ. Д-Р АТАНАС HATEB

СТЕФКА ПИСКЮЛИЙСКА
КРАСИМИРА ДАСКАЛОВА

СтефкаПискюлийска,Красимира Даскалова.
БИБЛИОГРАФИЯ ТРУДОВ ПРОФ. Д-РА АТАНАСА НАТЕВА
Здесь дана библиография трудов проф. д-ра Атанаса Натева. Проф. Натев

— вмдающийся болгарский ученмй, специалист по остетике, литературнмй
теоретик, искусствовед, културолог, лауреат престижной Хердеровской пре¬
мии. Библиография посвящается его шестидесятой годовщине.

Stefka Piskuliyska.Krassimira D a s k a I о v a.
A BIBLIOGRAPHY OF THE WORKS OF PROF. DR. ATANAS
NATEV
This is a bibliography of the works of Prof. Dr. Atanas Natev, a famous

Bulgarian scholar in the field of aesthetics, theory of literature, theory of dramatic
art and culture theory, a laureate of the Herder Award. It is dedicated to his sixtieth
birthday anniversary.

7



А. КНИГИ

Цел или самоцелност на изкуството. Неокантианската естетика и нейното
влияние в България. С., БАН, 1960.

Цель или самоцель искусства. М., Прогресс, 1964.
Записки по естетика. С., Висш институт за изобразителни изкуства „Нико¬

лай Павлович“, 1960.
Между спорното и безспорното. Литературно-теоретически и критически опи¬

ти. С., Български писател, 1961.
Изкуство и общество. С., Наука и изкуство, 1961.
Umenie a spolocnost. Bratislava, Vydavatel’stvo „Pravda“, 1964.
Искусство и общество. М., Прогресс, 1966.
Съвременна западна драматургия. Насоки и тенденции. С., Наука и изкус¬

тво, 1965.
Драматично и драматургично. С., Наука и изкуство, 1967.
Литературознание и изкуствознание. Методологически въпроси. С., Наука

и изкуство, 1969.
Das Dramatische und das Drama. Friedrich Verlag in Velber, 1971.
За театъра като изкуство. C., Наука и изкуство, 1971.
Подстъпи към теория на драмата. С., Наука и изкуство, 1972.
Изкуство и културна конфекция. С., Партиздат, 1974 (Поредица „Епоха и

култура“).

Залежи в познатото. С., Български писател, 1977.
Обрати на художествеността. С., Наука и изкуство, 1982.
Театрална идеография. С., 1983. (Поредица „Епоха и култура“).
Литературни идеи на XX век: Индивид и култура. С., Наука и изкуство,

1985.
Беседи върху самобитността на изкуството. С., Партиздат, 1988 (Поредица

„Култура и съвременност“).

Б. СТУДИИ И СТАТИИ В БЪЛГАРСКИЯ ПЕЧАТ

За зряла преоценка на литературното ни наследство. — Лит. фронт,
20, 14 май 1953.

Конфликтите в съвременния роман (съавт.). — Лит. фронт, 43, 22 окт.
1953.

8



Достъпна ли е за изкуството най-дълбоката същност на обществените яв¬
ления. — Филос. мисъл, 1954, 3, 69 — 79.

Около спора за пиесата „Щастие“. — Театър, 1954, 9, 43— 51.

Усилни години. Отношението между характерите и обстоятелствата —
основен проблем за драматургическото произведение. — Септември, 1955,
1, 198-203.

Лиризмът подменя драмата... — Септември, 1956, 6, 182—189.

„Гераците“ на Бургаска сцена. — Септември, 1956, 9, 171—176.
Във връзка с дискусията за природата на художественото познание. —

Филос. мисъл, 1956, 4, 103— 120.

По спорния въпрос за предмета на художественото познание. — Септем¬
ври, 1956, 12, 165-181.

Социалният протест в нашата драматургия. — Театър, 1956, 11, 60 — 70.

Усилията надраматурга и впечатлението на читателя. — Септември, 1956,
4, 170-175.
Експресионистът Кайзер в театър „Максим Горки“. — Нар. култура,

22, 22 юни 1957.

От единия кръг — в съседния. За гледището на Буров и българските му
застъпници. — Нар. култура, 31— 32, 24—31 авг. 1957.

Бертолд Брехт — настоящето или бъдещето на театъра? Писмо от Берлин.
— Театър, 1957, 7, 13— 23.

Дело, към което сме задлъжнели. — В: Сб. Известил на Института за
българска литература при БАН, 5, 1957, 527 — 536.

Вопросьт литератури — едно очаквано списание. — Лит. мисъл, 1957,
6, 110-116.

Между спорното и безспорното. — Лит. мисъл, 1958, 1, 139 —143.
За изходната точка на днешната естетика. — Лит. мисъл, 1958, №2, 15 — 18.
Отново пътници в делника. — Пламък, 1958, 4.

Без страх от противоречията на твореца. — Нар. култура, 10, 30 март
1958.

Междата „аз“ — „другите“. — Нар. култура, 25 — 26, 21,^28 юни ,

1958.

Някои предпоставки за определението на художествения метод. — Лит.
мисъл, 1958, 6, 69 — 84.

„Първоелементът“ на изкуството. — Нар. култура, 31, 1 ян. 1959.
След първия преглед на българската драма. Бележка по някои дискусионни

въпроси. — Лит. мисъл, 1959, 4, 164—183.

9



Възлови проблеми на естетиката. — Лит. мисъл, 1959, №2, 130—132.
Естетиката под чужда стряха. — Септември, 1960, 1, 124—144.
За непредвиждания център на българското изкуствознание. — Раб. дело,
185, 3 юни 1960.

Цел или самоцелност на художественото творчество. Критически наблю¬
дения върху един идеалистически възглед. — Ново време, 1960, 8, 61 —77.

За първичната, естетичната и художествената красота. — Лит. мисъл, 1960,
1, 72-95.
За теоретическото разузнаване. — Пламък, 1960, 5, 69—72.
Фабулна и безфабулна драматургия. — Лит. мисъл, 1961, 1, 6— 28.
Тиванците с ръчни часовници. — Нар. култура, 48, 1 дек. 1962.

Оригиналност ... по рецепта. — Нар. култура, 51, 22 дек. 1962.
Методологически въпроси на литературната ни теория и критика. — Ново

време, 1963, 12, 75-88.
Американската мечта. — Театър, 1965, 1, 15 — 21, №2, 14—17, 31—34.
Драматично и драматургично. — Театър, 1965, 6, 11—17.
За идейния привкус на виенския сметанов крем. Открито писмо до мистър

Мартин Еслин от Лондон. — Нар. култура, 38 — 39, 18— 25 септ. 1965.

Сценичност на драмата. — Театър, 1965, 8, 10 — 20.
Третата бойница. По случай 100 г. от рождението на д-р Кръстю Кръстев.

— Лит. фронт, 24, 9 юни 1966.

Забогателият Лазар срещу възкресението. — Лит. фронт, 31, 28 юли
1966.

Затруднените проблеми на облекчения Сизиф. — Нар. младеж, 290, 9
дек. 1966.

Нашествие или отстъпление на литературата. — Нар. култура, 50, 10
дек. 1966.

Драма и киносценарий. — Лит. мисъл, 1967, 1, 29 — 48.

Пешеходецът Беранже в Полша. — Лит. фронт, 27, 29 юни 1967.
Бунт срещу „мета“-естетиката или метафизика в естетиката? — Ново вре¬

ме, 1967, 9, 90-98.
Разгеле, tristesse! — Пулс, 6, 21 март 1967.

Методологическата дилема в развоя на съветското и българското литера¬
турознание. Паралелни проблеми в развоя на съветското и българското ли¬
тературознание. — Лит. мисъл, 1967, 5, 43— 68.

Игра — формотворчество — изкуство. — Лит. мисъл, 1968, 1, 32— 53.

10



Диалектическата идея за саморазвитието в литературната наука и изкус¬
твознанието. — Лит. мисъл, 1968, 3, 35— 64.

Литература против литературата. — Лит. фронт, 23, 5 юни 1969.
За забавното и неотрадното в спора около литературната наука. — Лит.

фронт, 26, 25 юни 1970.

Проблеми на западната масова култура. — Лит. фронт, 27, 2 юли 1970.
Мисли за театъра като изкуство. — Театър, 1970, 10, 16—21.
Творчество и културна конфекция. — Лит. фронт, 27, 2 юли 1970.
Насила хубост. — Нар. култура, 27, 3 юли 1971.
Надгробно слово за Цветан Стоянов. — Лит. мисъл, 1971, 5.
Идеологическият смисъл на масовата култура [на Запад]. — Пулс, 22,

26 окт. 1971.
Естетическата мисъл в настъпление. — Пулс, 2, 18 ян. 1972.
Конфликт и действие. — Лит. мисъл, 1972, 1, 66 —84.
Културна конфекция в художественото творчество. — Ново време, 1972,
8, 112-126.
Усмиреният модернизъм. Писмо от Западен Берлин. — Нар. култура,

27, 1 юни 1972.

Разговор в редакцията [на сп. „Пламък“] за романа на Б. Райнов „Реквием
за една мръсница“. — Пламък, 1973, 12, 65 — 72.

Техническата революция — заплаха за изкуството? — Нар. култура, 4,
20 ян. 1973.

Непридирчивата муза. — Нар. култура, 14, 31 март 1973.
Страх „за“ или страх „от“ изкуството? — Студ, трибуна, 38, 12 юни

1973.
Залежи в познатото. — Лит. ф>ронт, 25, 21 юни 1973.
Телевизията и естетическото възпитание. — Нар. култура, 32, 4 авг.

1973.
Доходна невменяемост. — Нар. култура, 44, 24 окт. 1973.
Задължаващо наследство. — Нар. младеж, 7, 10 ян. 1974.
Театър против зрителя. — Нар. култура, 32 — 35 от 3, 10, 17, 24 авг.

1974.

Естетика и идеология. — Ново време, 1974, 2, 106—121.
Научно-техническа революция и литература. — Септември, 1974, 3,

72-111.

11



В разговор с Емилиян Станев: Достоверност и истина. — Лит. мисъл, 1974,
№1,3-7.

Културна конфекция и художествено творчество. — В: Сб. Масова култура
и идеология. С., Партиздат, 1974.

Прагът на чоглавото. — Лит. мисъл, 1974, 6, 3 — 24.

Каквината на поетичното мислене. — Септември, 1975, 4, 180—192.
Западноберлински театрални впечатления. — Нар. култура, 31 — 33,

от 2, 9, 16 авг. 1975.

Отложеният спор. Като препрочитам „Антихрист“. — Лит. фронт, 35,
28 авг. 1975.

Естетика, всекидневието и изкуствата. Бележки от VIII международен кон¬
грес по естетика [Дармщат (ФРГ), авг. 1976]. — Нар. култура, 51 — 52,
18-25 дек. 1976.

Театър и себеизпитания. — Нар. култура, 34 — 35, 19 — 26 авг. 1977.

Пенчо Славейков в съвременно осветление. — Септември,1977, 4, 234 —
243.

Изкуство и критично-продуктивна мисъл. — Нар. култура, 6, 10 февр.
1978.

Човечният индивидуалист. 150 години от рождението на Хенрик Ибсен. —
Нар. култура, 12, 24 март 1978.

Общественото мерило за художественото начало. — Нар. култура, 14,
7 апр. 1978.

Първото измерение на театъра. — Нар. култура, 33— 35, от 25 авг. — 1
септ. 1978.

Случаят Пшибишевски или за основанията на излинялата слава. — Лит.
фронт, 31, 3 авг. 1978.

Трудният достъп до самородното в театъра. — Нар. култура, 37 —
38, 14-21 септ. 1979.

Изкуството като културно противодействие. — Проблеми на културата,
1978, 6, 16-72.

В едноглас и разноречие. — Нар. култура, 13, 28 март 1980.
Весела сцена — угрижен театър. — Нар. култура, 33— 34, 15 — 22 авг.

1980.
Литературно взаимопроникване и обогатяване. — Лит. фронт, 35, 28

авг. 1980.
Духовният единак. — Панорама, 1980, 3, 161 —169.

Неприспособимият. 125 г. от рождението на Стоян Михайловски — Лит.
ф>ронт, 6, 5 февр. 1981.

12



Етикопоетиката на Стоян Каролев. — Нар. култура, 17, 24 апр. 1981.
За преводните термини и за още нещо. — Нар. култура, 20, 15 май 1981.
Полукръгом към литературния театър. Театралният преглед в Западен

Берлин. — Нар. култура, 50, 11 дек. 1981.
Преводът през 1980 г. — Панорама, 1981, 4, 286 — 293.

Художествено творчество и идеология. — Учит. дело, 7— 8, 17 —24
февр. 1982.

Гримаси зад увеличено стъкло. — Антени, 24, 16 юни 1982.
... И вече втръсващият Бекет. Не прилягат ли Брехт и Бекет на наша сцена.

— Пулс, 46, 16 ноем. 1982.
За някои тенденции в буржоазната естетика. — Съвременни социални те¬

ории, 1982, 1, 46 — 53.
Самородното в театъра. — Театър, 1982, 11, 35 —38.

Култура и художествено творчество. — В: Сб. Култура и масово съзнание.
С., Партиздат, 1982, 11—46.

Случаят Ернст Юнгер — новият лауреат на Гьотевата награда. — Антени,
18, 4 май 1983.
Изкуството като алиби. — Филос. мисъл, 1983, 2, 60 —86.
Общуването като първична културна ситуация. — Ново време, 1983, 11,

73-86.
Естетика на непостоянството. — Театър, 1983, 11, 54—60.
Черната утопия. — Кръгозор, 1984, 2.
Повсеместна клопка. — Отеч. фронт, 11 834, 16 март 1984.
Скорпионада на вкуса. По повод втората изложба на кича в Габрово. —

Отеч. фронт, 11 876, 15 май 1984.
Екологичното равновесие в културата. — Отеч. фронт, 11 896, 12 юли

1984.
Изкуство и развлечение. — Нар. култура, 27, 6 юли 1984.
Затруднителният театър. — Нар. култура, 30, 27 юли 1984.
В едноглас и разноречие. — Изв. НИИК при КК и БАН, 1, 1983, 5 —12.
Изкуство и развлечение. — Съвременни социални теории, 1983, 4, 122—

131.
Връщане към корените: след европейския песимизъм. — Съвременни со¬

циални теории, 1984, 1, 87 — 95.
Случаят Шопенхауер. — Филос. мисъл, 1984, 5, 85—101.
Жизнезаместителят. — Нар. култура, 49, 7 дек. 1984.

13



Животът като самосъздаваща се художествена творба. — Проблеми на
културата, 1984, 6, 13—24.

Трагикомичната война на Фридрих Дюренмат. — Нар. култура, 3, 18
ян. 1985.

За комуникативната природа на изкуството. — В: Сб. Култура и общуване.
С., 1986.

Може ли самоуправлението да бъде частично. — Раб. дело, 282, 9 окт.
1987.

Самоотговорността. За ценностните филтри в културата. — Нар. култура,
4, 22 ян. 1988.
Отмъщението на професорската философия. Подмладеният Артур Шопен-

хауер. — Нар. култура, 28, 8 юли 1988.
Дипломираната средност. — Нар. култура, 51 (1689), 16 дек. 1988.
Многоизмерната проектодействителност. — Год. СУ.Истор. фак. Катедра

по история и теория на културата, 78, 1984, С., 1988, 85 — 96.
Отсенки на драматизма — Нар. култура'.

1. Саморазяждащата се воля — Нар. култура, 2, 6 ян. 1989.
2. Съновидения наяве — Нар. култура, 3, 13 ян. 1989.
3. Прилепчивото умопомрачение — Нар. култура, 5, 27 ян. 1989.
Себенадмогване на меланхолията. — Съвременник, 1989, 3, 446— 458.
Театър на подбив. Поглед към драматургията на Петър Хандке. — Театър,

1990, 2, 60-64.
Конвертируемост на културата. [Интервю]. — Нар.съвети,1990, 6, 3— 5.
Културата във въртележката на властта [Интервю]. — Общество и право,

1990, 7, 5-6.
Трудното право на културното саморазвитие. [Интервю]. — Читалище,

1990, 10, 11-12.
Камо грядеши? Алтернативата: естествено развитие на обществото, извън-

партийност на държавната власт. — Раб. дело, 22, 22 ян. 1990.
Вгорчен залък от баницата. Отново за ценностната недостатъчност в на¬

шата култура. — Отеч. фронт, 13 339, 4 ян. 1(990.

Безкрайни конгреси или състезания по красноречие [в творческите съюзи.
Интервю]. — Отеч. фронт, 13 399, 29 март 1990.

Гласност срещу гласовитост. — Отеч. фронт, 13 404, 5 април 1990.
Прилепчивият грях на Фридрих Ницше. [Интервю]. — Век 21, 8, 23 май

1990.

14



Литературата превъзхожда политиката. [Интервю]. — Лит. фронт, 18,
3 май 1990.

Лице и опако в културата. [Интервю]. — Лума, 70, 12 юни 1990.
Просешката свобода. Отново в защита на базовата демокрация. — Култу¬

ра, 29, 20 юли 1990.
Не с гняв, а с нега назад. [Интервю по проблемите на Народната библио¬

тека]. — Свободен народ, 84, 10 август 1990.

ВСТЪПИТЕЛНИ СТУДИИ

Изкуство на критично-продуктивната мисъл. [Предговор]. — В: Б р е х т,
Б. Животът на Галилей. С., Народна култура, 1966.

Мислимото ще бъде промислено. [Послеслов]. — В: Д ю р е н м а т, Ф.
Физици. С., Народна култура, 1966.

Дон Жуан — нарицателно или личност? [Послеслов]. — В: Ф р и ш, М.
Дон Жуан или любовта към геометрията. С., Народна култура, 1979.

Реалните обитатели на въображаемата къща. Предговор. - В: К ан ети,
Е. Сватба. С., Народна култура, 1980.

Да бъдеш който си. [Предговор]. — В: Б р о х, X. Смъртта на Вергилий.
С., Народна култура, 1981.

Многоизмерната проектодействителност. — В:Луначарски, А.
Кралският бръснар. С., Народна култура, 1985.

Надяване без надежда. [Предговор]. — В: Б е к е т, С. В Очакване на Годо.
С., Народна култура, 1980.

Осъдени в предплата. [Предговор]. — В: К а ф к а, Ф. Процесът. С., На¬
родна култура, 1980.

Общителният Сфинкс. [Предговор]. — В: Р а й н х а р д, М. Театърът —
идеал и действителност. С., Наука и изкуство,1986.

Злощастието на пророка. [Предговор]. — Във: В о л ф, К. Касандра. С.,
Народна култура, 1986.

Непримиримият. [Предговор]. — В:Михайловски, С. Божествен
размирник. Философска поезия и проза. С., Български писател, 1987.

Себенадмогване на меланхолията: Валтер Бенямин. [Встъпителна студия].— В: Б е н я м и н, В. Художествена мисъл и културно съзнание. С., Наука
и изкуство, 1989.

Разногледият Цвайгизъм. [Послеслов]. — В: Ц в а й г, С. Избрани творби.
Т.5. С., Народна култура, 1989.

15



В. ЗА АВТОРА
(рецензии и отзиви в българския печат)

Г о р а н о в, К. Между спорното и безспорното. — Лит. новини, 5, 19
юли 1961.
Стефанов, И. Авторът защитава своя концепция. — Лит. новини,

22, 28 февр. 1962.
Ковачев, И. За изкуството и красотата. — Лит. мисъл, 1962, 6,

113-120.
Каракашев, В. Интересно изследване. — Пламък, 1966, 4, 107—108.
Д о б р е в, Ч. Предимствата на съвременния конкретно-исторически ана¬

лиз. — Лит. мисъл, 1966, 6, 159—164.
Р а ч е в а, М. Поглед към западния театър. — Лит. фронт, 3, 9 февр.

1957.
Д у н ч е в, А. Експериментално изследване. — Театър, 1968, 4, 43— 44.
Г о ч е в,.Г. Драматично и драматургично. — Нар. култура, 28, 12 юли

1969.
Стефанов, В. „Драматично и драматургично“ от Атанас Натев. —

Лит. мисъл, 1969, 4, 174—176.
Ж е ч е в, Т. Естетика в действие. — Поглед, 47, 24 септ. 1969.
М у т а ф о в, Е. Литературознание и изкуствознание. — Лит. фронт,

15, 9 апр. 1970.
Стефанов, В. Подстъпи към теория на драмата. — Септември, 1972,
10, 234-239.
Чакъров, Т. В търсене на свои теоретични решения. — Проблеми на

изкуството, 1973, 1, 57—62.
3 н е п о л с к и, И. За теоретичните проблеми на съвременния театър. —

Лит. фронт, 19, 9 май 1974.
С а п а р е в, О. Подстъпи към теория на драмата от Атанас Натев. —

Лит. мисъл, 1974, 1, 133—137.
Стоев, Т. Актуални въпроси на културата. — Проблеми на комунисти¬

ческото възпитание, 1975, 4, 58— 62.
Д о б р е в, Ч. Подстъпи към теория на драмата. — Проблеми на изкуст¬

вото, 1975, №2, 58-62.
С л а в о в, И. Дилеми на буржоазната култура. — Проблеми на културата,

1978, 1, 108-111.
Ц о н е в, С. Залежи в познатото или ... парадоксите на критическото

мислене. — Пламък, 1978, 5, 183—184.

16



3 н е п о л с к и, И. Пътищата на съвременния театър. — АБВ, 15 септ.
1983.

К о н а к ч и е в а, М. Актуално и задълбочено изследване. — Пулс, 31,
2 авг. 1983.

Д а в и д о в, А. Масова култура — митична опасност или опасен мит? —
Фидос. мисъл, 1983, 1, 39 — 50.

А н г о в, К. Културата в съвременния свят. — Отеч. фронт, 11 580, 2
март 1983.

Михайлов, И. Театрална идеография. — Театър, 1983, 12, с. 34.

П е ш е в а, М. Масовата култура или още веднъж за естетиката на „пре¬
ситеното съзнание“. — Проблеми на културата, 1984, 2, 118— 122.

Н есторов, В. Буржоазният театър — критически анализ. — Съвременни
социални теории, 1984, 1, 107—110.

В л а д и м и р о в, В. Чуждестранната сцена без завеса. — Проблеми на
изкуството, 1984, 2, 58 — 60.

К а р а д о ч е в, И. Поглед към литературата на XX век. — Шуменска
зора (Шумен), 44, 27 февр. 1986.

Г е т о в, Г. Литературни идеи на XX век. Индивид и култура. — Лит.
мисъл, 1986, 4, 157- 159.

К а р а д о ч е в, И. Божествен размирник или неприспособимият. —
Шуменска зора (Шумен), 176, 28 юли 1987.
Патрашкова, К. Театърът — свят на обществени мечти. — Отеч.

фронт, 12 709, 28 юли 1987.
Я н е в, М. Божественият размирник. — Пулс, 30, 28 юли 1987.

Г е р г о в а, А. Принос в осмисляне на общуването. — Съвременна жур¬
налистика, 1987, 3, 209 — 213.

Б а р а р е в, К. За общуването в сегашно и бъдеще време. — Съвременни
социални теории, 1987, №4, 88 — 91.

Карадочев, И. Беседи за съдбата на изкуството. — Пламък, 1989,
8, 166- 168.

И о р д а н о в а, К. Диалози с продължение. — АБВ, 2, 10 ян. 1989.
С т а й к о в, Л. Алберт Швайцер: Културата предполага свободни хора.— АБВ, 23, 5 юни 1990.
П а н о в, А. Изкуството — съставка и противодействие на културата. —

Лит. форум, 27, 5 юли 1990.

17



Г. ПУБЛИКАЦИИ НА ЧУЖДИ ЕЗИЦИ
(Посочват сс за пример само няколко негови студии на немски език от последните години)

Aussichten vor der Kunstphilosophie. — In: Kulturwissenschaften. Festschrift
fur Wilhelm Perpeet. Bonn, 1980.

Der methodologische Streit um die Literatur — und Kunstwissenschaft. — In:
Zeitschrift fur Asthetik und Kunstwissenschaft. Bonn, 1982, H. 2.

Einsatz der Dichtung als kulturelle Herausforderung. — In: Mitte.ilungen des
BFIO, Wien, 1984, H. 2.

Aneignung und Widerspruch. — In: Zeitschrift fur Literaturwissenschaft und
Linguistik (LiLi), Bd. 61. Gottingen, 1986.

Schillers „Demetrius“ oder Die Maske als wahres Gesicht. — In: Friedrich
Schiller — Angebot und Diskurs. Berlin und Weimar, 1987.

Nietzsche und die bulgarische Moderne. — In: Die Moderne in Siidosteuropa.
Munchen, 1991.

Zuviel erwartet oder zuviel versprochen? — In: BHW-Forum, Bd. 11. Berlin,
1991.

Kunst als Antithese zur Kultur. (Monographic, I. u. II. Teil).
Wissenschaftskolleg zu Berlin, 1991.

Die Kunst als Du gewordenes Ich. — In: Jahrbuch des Wissenschaftskollegs zu
Berlin 1990/1991. Berlin, 1992.,

18



ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOGIE

ХУДОЖЕСТВЕНИЯТ ОБРАЗ В КУЛТУРОЛОГИЧЕН
АСПЕКТ

ВАЛЕНТИН АНГЕЛОВ
Рецензент и редактор: доц. д-р Димитри Гинев

Валентин Ангелов. ХУДОЖЕСТВЕННЬ1Й ОБРАЗ В
КУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКОМ АСПЕКТЕ
Гносеологическая модель художественного образа неспособна охватить

веех его многообразншх граней. Главная ошибка заключается в том, что ав-
тономность и условность искусства, его стиль, его ценность в контексте
культурм, роль творческой индивидуальности и т.д. рассматриваются однос-
торонно, однобоко. Гносеологическая модель порождала разрмв между
зстетической теории и художественнмми процессами. Отбрасмвая абсолют-
ное господство гносеологизма, возникает необходимость в культурологичес-
ком подходе, котормй позволяет преодоление некотормх негативнмх явлений
в болгарской зстетике сегодня.
Позиция автора состоит в стремлении обратить внимание на то, что анализ

художественного образа нельзя пренебрегать культурно-ценностншм субст-
ратом искусства.

Valentin Angelov. THE IMAGE OF ART IN
CULTUROLOGICAL APPROACH
The cognition-model of the artistical image is not able to cover its many-sided

features, for instance to explain its autonomy, its remoteness from reality, its stilistic
characteristic, the role of the creative personality etc. Besides that such a model
creates a disruption between aesthetic theory and artistic practice. Rejecting the
absolute domination of cognition-approach to art, the necessity arises of its
culturological explanation, which will allow to overcome some negative sides of
the today Bulgarian aesthetics.

The pathos of this publication is the analysis of the artistical image according
to a culturological point of view.

19



На проф. д-р Атанас Натев — човека, учения, приятеля

1. АТРИБУТИВНИЯТ ХАРАКТЕР НА ГНОСЕОЛОГИЧНАТА
ЕСТЕТИКА

Традиционните естетики бяха предимно атрибутивни. Техните представи¬
тели определяха спецификата на изкуството чрез някакъв същностен признак
(най-често един-единствен) и нему подчиняваха цялото богатство от художес¬
твени явления, всички видове и жанрове, всички стилове и направления, всич¬
ки исторически форми на художествена изява. Присъствието на съответния
признак трябваше да обясни изкуството от начало до край, независимо дали
при него са били меродавни каноните и императивите на политическите и
религиозните институции или пък строго индивидуалното решение на твор¬
ческата личност. Избраният признак беше сочен като еквивалент за художес-
твеност: колкото по-категорично бил представен той, толкова по-безспорна
била принадлежността на дадено произведение към света на изкуството. И,
обратно, колкото по-лабилно и несигурно било неговото проявление, толкова
по-уверено съответното произведение бе изтласквано към граничната или пе¬
риферната зона.
Прекадено дълъг е списъкът от признаци, които от XIX в. насам са изб¬

роявани като ключ към спецификата на изкуството: „естетическата видимост“
(Т. Липс, Йох. Фолкелт и много други), „непълната илюзия“ (К. Ланге),
„естетическата дистанция“ (Ед. Бала), игровното начало (К. Гроос), „естети¬
ческата функция“ (Ян Мукарджовски), условността на художествения образ
и т.н. Немислимо е да се оспорват талантът и полемичната страст на някои
автори, умело преодолявайки и най-трудните бариери в своята теория. Но
фактите опровергаваха теоретичните ходове и умопостроения и за кой ли
пореден път разкриваха една банална истина: изкуството, подложено на неп¬
рекъснати промени и преобразувания, отличаващо се с необозримото си мно¬
гообразие от превъплъщения, не би могло да бъде обяснено чрез един, два
или три атрибута, макар и органично присъщи му.
Ахилесовата пета на традиционните, т.е. атрибутивните естетики беше

периферната зона на изкуството, където избраният художествен признак се
оказваше безпомощен да обясни естетическата природа на причисляваните
тук видове и жанрове: приложно, монументално, религиозно творчество, са¬
тира, пародия, гротеска и др. Тъкмо тук се оголваха всички недъзи, оттук
започваха подозренията относно правилността на заетите теоретични пози¬
ции.
Атрибутивната естетика има и идеалистически, и материалистически пре¬

въплъщения. Сами по себе си идеализмът и материализмът не я освобождават
от недостатъците й, още повече, че тя е родена тъкмо с тях. И в двата случая
изкуството бива приковано към един или два субстанциални признака, чрез

20



които биха били обяснени художествените явления от дадена епоха, но не и
от всяка друга, биха били разкрити художествените страни на цели видове,
но не и на всички видове; изобщо атрибутивният подход (и в идеалистически,
и в материалистически вариант) остава безпомощен пред плуралистичната
природа на изкуството, пред неговата вариабелност в процеса на социалното
му потребление, както и в различни културно-исторически условия; той стра¬
да от особена метафизичност, доколкото не отчита исторически различните
типове художественост в изкуството, както и сеизмичните размествания в
художествените пластове през отделните епохи, преходите от изкуство към
неизкуство и обратното.
Като говоря,, че почти винаги традиционните естетики са атрибутивни,

оттук не бива да се прави изводът, че днес няма и не може да има атрибутивен
подход към изкуството. Вярно е, че т.нар. аналитична естетика (М. Вайц, У.И.
Кеник и др.) е антипод на този подход, но ако се имат предвид някои теоре¬
тични постановки у нас от недалечното минало, сигурно ще си променим
мнението. Като пример за такъв подход, но върху материалистическа основа
е гносеологичната естетика на Тодор Павлов и кръга около него. Същностният
признак, чрез който се определя и охарактеризира изкуството, е художест¬
веният образ, който се разглежда като алфа и омега на цялата тая творческа
област. Самата същност на изкуството се разбира като „образна“, респ. като
„система от художествени образи“. Та нали спецификата на всяко изкуство
се състои в това, че отразява действителността в художествени образи! Струва
ми се, че и днес всеки представител на гносеологическата естетика би се
подписал под тези твърдения, и то с най-голяма охота. В критиката си над
раповци Т. Павлов не отхвърля тяхната гносеологическа позиция, а само
неумението им да разграничат изкуството като специфично познание, като
отражение на действителността в особени, а именно художествени образи.
Изкуството „не е само правда, не е просто правда, а художествена правда
или, което е все същото, не е само правда, а правда-красота или красота-
правда“\ Явно е, че гносеологичната естетика е така организирана и насочена,
че неминуемо превръща художествения образ в светая святих на изкуството,
в негов субстанциален, инвариантен, дълбоко иманентен признак, в негово
ядро и същина.
Аз не коментирам правилни ли са или не тези твърдения; тук се задово¬

лявам само да посоча, че те се опират на една атрибутивна характеристика
на изкуството. Друг е въпросът, дали сам по себе си атрибутивният подход
е достатъчен, за да разкрие напълно и убедително природата на изкуството.
Наистина художественият образ е съществен признак за много видове изкус¬
тва, но би ли могъл той да даде що-годе задоволителна естетическа характе¬
ристика на друг тип изкуства, каквито са традиционните приложни и
архитектурата! Едва ли някой сериозно би се наел да твърди, че примерно
керамичните съдове (пукал за вино, плоска за ракия, стомна за вода, чаркия,
ръкатка, оканиче и др.) създават художествени образи — отражение на дейс¬
твителността, и тъкмо с това принадлежат към сферата на изкуството2. Дали
с образната природа на изкуството бихме могли да обясним такива възлови

21



понятия в художествената характеристика на много явления като стил, канон,
деформация, експресивност на формата, невъзможност за буквална преводи-
мост на дадена творба от един в друг материал и др.3 Явно е, че абсолюти-
зираният художествен образ кат§ тотален същностен признак за всяко
изкуство, от всички времена и географски ширини съвсем не може да обясни
всички художествени явления. Дори най-дръзките опростителства, на които
бяхме свидетели през 50-те и 60-те години, не можеха да се справят с такива
„нестандартни“, неподдаващи се на гносеологизиране явления, поради което
обстоятелство те просто бяха премълчавани.
Това обаче е друг кръг от проблеми, които не влизат в обсега на настоя¬

щото изложение. Ще добавя само, че твърденията на Т. Павлов и неговите
последователи относно художествения образ като задължителен, инвариантен
и иманентен за изкуството (разбирай всяко изкуство!) силно мирише на нор-
мативизъм с всичките му неприятни страни. Тъкмо с „деформацията на ху¬
дожествения образ“ или с „отрицанието на художествения образ“4 при
модернистите някои обясняваха кривите пътища, по които те са тръгнали.
Защото без художествен образ не можело да има голямо изкуство. Парадок¬
сът е в това, че кичманът също прибягва до вече разработени от творби-
шедьоври образи, някои от които представя с неподражаем реализъм (ако под
това понятие разбираме гносеологичните формулировки от 50-те години —
„отражение на живота във формите на самия живот“).

2. ХУДОЖЕСТВЕНИЯТ ОБРАЗ КАТО СТРУКТУРА

Главната слабост на гносеологичната естетика е не само в абсолютизира-
нетр на художествения образ, съответно в нейния подчертано атрибутивен
подход, но и в самото разбиране на образа изцяло в теоретико-познавателен
план, при което се пренебрегва културологичната му характеристика. Уди¬
вително е, че това се правеше не години, а десетилетия наред. Констатирам
тоя факт, който сигурно би могъл да бъде обяснен, ако някой си направи труда
за това.

Въпреки че бяха изписани стотици и хиляди страници, художественият
образ бе охарактеризиран само чрез неговата художествена специфичност (за
разлика от научните образи) и степента на правдиво отразяване на действи¬
телността. Иначе той се разглеждаше като нещо аморфно, неструктурирано.
Всъщност отнася се до една особена структура, която предопределя руслото,
в което ще протече естетическото възприятие при зрителя (читателя), както
позволеното и непозволеното за твореца. Неспособността на зрителя да про¬
никне в тази структура, което предполага психическото му потъване в нея,
съответно в образа, в творбата, води към разрушаването на естетико-възпри-
ятния процес. Вазов описва такъв случай в „Под игото“ при представянето
на „Многострадалната Геновева“ — описания, познати и от чужди автори.

22



Неразличаването условността на художествения образ, смесването му с дей¬
ствителността осуетява естетико-възприятния акт. Но и на твореца не е поз¬
волено много нещо. Дори най-авангардният театър, домогващ се да въвлече
и публиката в театралното действие, все пак запазва дистанция с нея; иначе
той би се превърнал в нещо подобно на карнавала, обредното шествие, кукер-
ските игри и др. Още тук проличават отличителните черти на художествения
образ като структура: автономност,суверенност,дистанцираност от обектив¬
ната реалност, вторичност спрямо живота, условност, особена илюзорност.
Тази структура наподобява на монада, чиято естетическа ценност се обуслява
не само от степента на проникновено отразяване на действителността, но и
от автономната форма на образното претворяване на обекта. Образът на
Мона Лиза, отпечатан в албум или книга (при днешните забележителни ти¬
пографски възможности), върху рекламна опаковка и дори хавлия за баня,
може да има (и най-често има) същата гносеологическа характеристика, но
няма същата художествена ценност, както при картината на Леонардо да
Винчи, дори може да се приеме като синоним на кича (например отпечатъка
върху хавлията). Следователно не в гносеологията ще търсим причината за
това сриване на художествената ценност на образа на Мона Лиза, а в култу-
рологични фактори.
Условията, които способстват да се открои автономността на творбата,

например музеят, галерията, изложбената зала, са от изключителна важност;
те сякаш я потопяват в една атмосфера на сакралност. Експериментът на
Марсел Дюшан е показателен: той отнася в музея битови вещи (рамка на
прозорец, писоар, велосипедно колело), поставя ги на пиедестал наред с дру¬
гите музейни ценности. Ефектът е неочакван; посетителят, отминавал тия
предмети вкъщи без всякакво внимание, сега започва да влага в тях свои
субективни значения. В тая обстановка те сякаш придобиват асоциативно-су-
гестивен заряд, „ореола“ на естетическа ценност. Не твърдя, че музеят сам
по себе си може да създаде естетическата ценност, но той е пригоден да я
подчертае и открои.
Идеалистическите естетики посочваха автономността като „съсъд“ на ес¬

тетическата ценност на изкуството. Гносеологизмът у нас, както подобава на
една материалистически ориентирана теория, постави ударението изцяло вър¬
ху художествената правда и свързания с нея идеен патос (подразбира се доб¬
рото майсторство, владеенето на техниката на съответното изкуство и др.).
Истината, изглежда, че е в златната среда: естетическата ценност на худо¬
жествения образ е в оригиналното, самобитното, индивидуалното отразяване
на действителността в специфични, автономни структури.
Гносеологистите естетици неведнаж са твърдели, че художникът отразява

действителността „по законите на красотата“ — фраза, която Маркс използва
метафорично. Те обаче не формулираха нито един от тези закони (така че
никой до ден-днешен не знае какво гласят те!), нито пък определиха колко са
на брой. Странна позиция при нескромните претенции за строго научен под¬
ход!

23



Автономността на художествения образ (не на изкуството в цялост, понеже
то е по-голямо по обем и е родово понятие по отношение на образа) предоп¬
ределя някои негови особености, на първо място неговата идеалноспт, дистан¬
циран от действителността образът може да се превърне в пълнокръвен
изразител на естетическия идеал, на твореца, да въплъти представите му за
красота и съвършенство. Досега у нас немалко се е говорело за прогресивната
идейност на художника, благодарение на която създадените от него образи
упражняват неотразимо и активизиращо въздействие върху възприемащия.
Но въпросът не се свежда просто до идейната характеристика на творбата .
Нейната автономна структура е подбуждала и към друг тип реакции, предоп¬
ределени от това, че тя е „капсулирана“ спрямо живота, спрямо промените
около нас. Ето защо разочаровани от реалността хора са обръщали очи към
изкуството като спасителен бряг. В него те са намирали естетическо и нрав¬
ствено удовлетворение — особена „компенсация“ за преживените житейски
неудачи. Онова, което животът им е ограбил, те са постигали нереално, „пла-
тонически“ — чрез съзерцаване и вчувстване в съответни художествени про¬
изведения, приемани като убежище от грубата делничност. С това
художественият образ бива превърнат в заместител на истинския живот: ако
светът е брутален и несъвършен (поне в представите на възприемащия су¬
бект), тогава остава все пак илюзорният свят на изкуството с неговата иде-
алност, красота и съвършенство!

Наистина в това отношение към изкуството се долавят някакви болестни
симптоми. То вирее чрез рязкото противополагане на изкуство и живот като
два антипода. И колкото повече дадена творба стимулира зрителя (читателя)
към такова противопоставяне, толкова по-пълно тя би отговорила на неговото
неприемащо действителността съзнание. Не само булевардни и сантиментал¬
ни романи могат така да бъдат възприети; и пълноценни произведения се
поддават на подобно „премоделиране“ от страна на възприемащото съзнание.
Подобно отношение към художествения образ би могло да се прояви в най-
изтънчени и фини форми. В края на XIX в. Мориц Гайгер дори го охаракте¬
ризира като „популярно най-познатия възглед“ за предназначението на
изкуството и го описа така: „Най-висшето и последно въздействие на изкус¬
твото било това, че то ни освобождава от делника, че ни издига над мизерията
на ежедневието. Ролята му се описва с високи думи: как изкуството отхвърля
нищожното, всичко противно и мръсно, което носи делникът, как ни издига
до един свят на илюзорност, който поставя зад себе си нашето емпирично
битие.“6 Художественият образ е царство на красота и съвършенство; изкус¬
тво и живот са далечни и недоближими. Тези възгледи на идеалистическите
естетики от XIX в., абсолютизиращи една възможност в автономията на ху¬
дожествения образ, имат множество преображения и нюанси. Но дали дадена
творба на изкуството ще бъде възприета така или не, зависи поне от три
фактора: 1) начина, по който възприемащият субект подхожда към художес¬
твения образ; 2) идейно-духовния пласт в образа; 3) неговата автономна, обо¬
собена като изолиран в себе си свят структура.

24



Естетическото възприятие не е безлично, недиференцирано мисловно-емо¬
ционално „проникване“ — по-дълбоко или по-повърхностно! — на зрителя в
творбата. Това е само талвегът на естетико-възприятния процес, — много¬
пластов и сложносъставен поток от психически реакции!, — който винаги се
съпровожда от „ореол“ от субективни асоциации и емоции, опиращи се върху
личния опит на възприемащия, в психиката му, в неговия темперамент, кул¬
тура и др. Зрителят не е неутрален субект; той „потребява“ изкуството с оглед
на определени подбуди и духовни нужди, които оставят неизличим отпечатък
върху възприятния процес. Но когато художественият образ (съответно една
или друга творба) се търси като спасителен подслон от несгодите на живота,
тогава условният свят на художественото изображение започва да се възпри¬
ема като „безусловен“; из-куството, което е вторично, понеже е отражение на
реалността, придобива облика на нещо абсолютно, „първично“; така то за¬
почва да губи същинската си функция — да формира определено естетическо
отношение към света. Както при рака клетките претърпяват изменения, прев¬
ръщайки се в ненормално образувание в живата тъкан, така и тук отношението
към образа (художественото произведение) се превръща в своего рода есте¬
тически тумор. Естетическото възприятие престава да бъде вече акт на ду¬
ховно проникване на субекта в изображението и става средство за
удовлетворяването на едно съзнание с определена житейска и психична наг¬
ласа. А понеже това съзнание не би могло да бъде удовлетворено от всяка
творба, то дири ония, които му импонират — поведение, което е особен род
естетизирано паразитнране.
Трябва ли да виним само възприемащия субект? Дали с някои свои приз¬

наци художественият образ не спомага, макар и косвено, тъкмо за такова1
поведение на зрителя, макар и в по-слабо изразени форми — на пълно вжи-
вяване до хипнотична неотразимост в един условен кръг от образи, в един
илюзорен свят, където идеалът тържествува! Нали поради тази причина Бер-
толт Брехт въведе „ефекта на отчуждението“, за да намали или разруши
хипнотичното вчувстване в образа, което лишава зрителите в театралната зала
от достатъчна обективност в оценките им и критичен анализ! Брехт долови
тъкмо „хлъзгавите“, „сенчестите“ страни в художествения образ, „гърба“ на
неговата автономност, водеща към емоционалното потопяване в образа и
снизяване на критично-мисловното отношение към него. Но тъй като театърът
е изкуство, което не може без образност, немският драматург и теоретик се
домогва към следното: да бъде изобразена действителността в необичаен ра-
курс, така че старите, баналните истини за нея да подтикнат зрителя да про¬
никне по-дълбоко в познатия му живот, да го види в друга, нова светлина и
така да проумее истинските „механизми“, които движат и направляват света
около него. Това бе достоен за възхищение опит да бъдат туширани „сенчес¬
тите“ страни в художествения образ, които той притежава иманентно. Пътем
ще спомена и за Виктор Шкловски, разискващ върху тая особеност. „Лично
аз считам, пише той, че остранение1 има почти навсякъде, където има образ.“
„Цел на образността (!) е пренасянето на предмета от неговото обичайно
възприятие в сферата на ново възприятие, т.е. своеобразно семантично изме-

25



gнение.“ Това, което Брехт предлага като особена процедура в театъра, В.
Шкловски приема като изконен*признак на всеки художествен образ — нео¬
бичайния, странен аспект на изобразяване на действителността, свързано със
семантични промени в баналното, делничното значение на обекта на претво¬
ряване. Че тоя нюанс на „очудняване“, на необичайност произтича от авто¬
номията на художествения образ, за мен това е безспорно. По-важно е друго.
Ако зрителят (читателят) остане чужд за този нюанс в художественото про¬
изведение, мислимо ли е изобщо негово пълноценно естетическо възприема¬
не?
Към автономността на художествения образ догматичната естетика се

отнасяше неодобрително, подозирайки в нея отровните плевели на херметиз-
ма и изолационизма, на аполитичността и ретроградството. Автономността
на изкуството обаче е културно-исторически феномен, зародил се в антична
Гърция, но утвърдил се едва през Ренесанса. В робовладелческите цивилиза¬
ции на Предна и Средна Азия, Египет, във „варварските“ култури на племе¬
ната, настаняващи се в Европа във фазата на разпадащия се родовообщинен
строй и т.н., той изобщо не е познат, понеже съответства на нов тип изкуство,
исторически обособил се от XIII — XIV в. насам10. Неговите преображения в
пластичните изкуства са кавалетната живопис и кавалетната (музейната)
скулптура. Споменавам ги, за да подскажа какви огромни завоевания бяха
направени дори само чрез тях в художествената култура от Ренесанса до сега
благодарение на присъщата им относителна самостоятелност спрямо поли¬
тически и религиозни институции, поставяли тези изкуства под свое попечи¬
телство, даже и в късното средновековие. Не ще се спирам обстойно върху
тоя факт; тук искам да подчертая за сетен път, че това не е гносеологичен,
но културологичен проблем, който (както и много други) просто бе зачеркнат
от догматичната ни естетика.
От теоретико-познавателни позиции нам ще. останат непонятни не само

отделни творци, но и цели направления в изкуството. Как с гносеологични
критерии да обясним „особеното“ схващане примерно на Жорж Бизе относно
природата и предназначението на изкуството: „Вашият неизбежен, неумолим
прогрес убива изкуството... Обществата, които са били заразени от суеверия,
са били най-големите двигатели на изкуството... Заявявам ви, че ако вие
унищожите прелюбодеянието, фанатизма, престъплението, измамата и свръх¬
естественото, не ще бъде възможно да се напише нито една нота. По дяволите,
изкуството има своя философия...“11 Допускам, че тук се крие един протест
срещу буржоазния практицизъм и натурализма от XIX в., усърдно разравящ
най-мръсните дрипи и най-прашните ъгли на живота, но факт е, че след като
елинската митология беше декоронована от християнската църква, тя отново
възкръсна чрез класицизма и барока векове по-късно. Тя препълни картините
на цели поколения, даде сюжет за не една трагедия, обаянието й се разстла
дори в края на XIX и началото на XX в. (примерно в живописта на Бьоклин)
и т.н. Тези „консервативни“ жилки в.изкуството накараха автор като Михаел
Ландман да публикува в прогресивното списание „Аргумент“ (ФРГ) една
интересна статия за изкуството „като пазител на магията и мита“12. И нека

26



не избързваме да противопоставяме реализма като напълно чужд на такъв
интерес, въпреки че гносеологическите му корени „лежат в общата, настъпа¬
телна, прогресивна линия на развитие на всяко истинско и пълнокръвно из¬
куство, взето като своеобразно субективно отражение на обективно-реалната
действителност, като нейно художествено правдиво отражение...“13 Въпреки
тая категоричност в дефинирането на реализма Иван Вазов ни остави стихот¬
ворението си „Кулата“ (1882 г.), в което претворява едно народно суеверие
за превръщането във вампир на мъртвец, прескочен от котка. И тъй, изкуст¬
вото е явление, което трудно се вмества в прокрустовото ложе, което му
отрежда тоя или оня естетик.
Като автономна структура художественият образ притежава самостоя¬

телност, възможност за саморазгръщане и саморазвитие. А това пък стои в
отношение към неговата амбивалентна природа, която се зарежда с „енергии“
от два различни полюса. Не мога да обознача единия с „плюс“, другия с
„минус“, понеже ценността на образа не се определя само от единия от двата.
Тя например не може да се измери единствено със степента на правдивото
отражение, с постигната в него правда за живота. Тя дори би могла да встъпи
в разрез с „отражението на живота във формите на самия живот“14, да се опре
на деформацията и др.15 Спомням си укорите срещу Владимир Димитров —
Майстора около 1950 г.: рисувал българското село от 20-те и 30-те години,
без да разкрива класовото му разслоение16, в една вече преживяна патриар¬
хална атмосфера. Но като ярък представител на движението за родно изкус¬
тво, той преследваше не тази, а друга правда — да покаже корените на родното,
селото като пазител на народния дух17, на изконно български обичаи и поряд-
ки. Не знам дали тази правда изобщо се вмества в постановките на теорията
на отражението (както Т. Павлов ни я формулира относно изкуството)! По¬
неже тя е следствие от едно явно „филтриране“ и „рафиниране“ на отразява¬
ната обективна действителност, но тъкмо тя крие в себе си неотразимата
притегателна сила от платната на Майстора.

3. ЕДНА НЕОБИКНОВЕНА ПРОЕКЦИЯ НА ХУДОЖЕСТВЕНИЯ
ОБРАЗ

Срещу позицията на Марк Марков бяха вече изказани недвусмислени не¬
гативни оценки, като позиция на краен психологизъм в естетическата теория.
Но нека припомня какви възгледи защити той! Според М. Марков художес¬
твеното произведение изпълнява ролята на код18, по който възприемащият
субект изгражда в своето съзнание художествения образ или идея. Иначе
„създаденото вече и намиращо се извън възприятието произведение е нищо
за човека и обществото. В него няма ни грам живот, реалната му ценност не
е по-голяма от стойността на неговия физически материал“19. „Произведени¬
ето не съдържа в себе си образи, а само ги поражда в съзнанието на възпри-

27



емащия.“20 То „не е образ, а обект на образа“21. Да се твърди, че творбата е
система от образи, означавало да се признава „субстанциалната самостоятел¬
ност на образа“22, съществуването му извън човешкото съзнание подобно на
Платонова идея или божествена същност. В края на краищата това означавало
„фетишизирането на същината на изкуството като художествен образ“23.

Наистина М. Марков свежда художествения образ до сбор от психични
актове на възприемащия, но неговата позиция е опит да бъде реабилитирана
активната роля на зрителя. Освен това той предусеща някои авангардни яв¬
ления в изкуството, при които ролята на зрителя като сътворец осезаемо е
нараснала. Това е реакция срещу такива крайни постановки, според които
възприемащият субект трябвало да бъде само добър интерпретатор на твор¬
бата, а не да я доразгръща, дообогатява и достроява в главата си . И тя е
справедлива, понеже нашата естетика не дооценява сътворчеството на зрите¬
ля при конструирането и доизграждането на художествения образ във възп¬
риемащото съзнание — обстоятелства, върху които обстойно разискваха Р.
Ингарден25, Ян Мукаржовски26 и др. Най-общите приказки за художествения
образ като процес, разпростиращ се между художник — творба— зрител, далеч
още не открояват същинските възможности за сътворчество от страна на въз¬
приемащия субект. А модерното изкуство предлага красноречиви и поучител¬
ни примери в това отношение. Не ще се обръщам към чужди художествени
образци, понеже и нашата практика е достатъчно богата откъм такива факти.
Галина Шехирян например има своеобразно творческо амплоа; немалко нейни
творби представляват предмети от нашия патриархален бит (диканя, корито
за водопой на животни и др.), които тя „доработва“ чрез врязване на орна¬
менти, обагряне, набиване на кремъчни късове и т.н. С такава намеса тя
превръща баналния битов предмет в художествен факт. Застанал пред такива
произведения, посетителят на изложбата възприема реалността на битовия
предмет (диканята като уред при овършаване житото на хармана), а върху
него започва да наслагва свободни, много субективни и неравнозначни (за
различните зрители) асоциативни пластове. Възприемаемият художествен об¬
раз има за „канава“ битовия предмет, но „везбата“ по нея вече е въпрос на
индивидуалната активност, опита и културата на възприемащия. Неговият
асоциативен поток е просто провокиран от следите на художническото при¬
съствие, но не е направляван, регулиран, нито пък предопределен да протече
в дадена посока или в дадено русло. Той протича много свободно и твърде е
възможно за различните зрители не само да се характеризира с широки смис¬
лови отклонения, но и да има противоположни, даже противоречиви смислови
нюанси. Явно е колко малко художественият образ, който изгражда в себе си
възприемащият субект, е иманентен на самата творба, колко малко той й
принадлежи и колко огромна е ролята на зрителя, който буквално конструира,
разгръща, развива и моделира образа в главата си при процеса на естетичес¬
кото възприемане на творбата.
Тези и други подобни факти съвсем не са рядкост в модерното изкуство.

За тяхното обяснение досегашната естетика е непригодна; нейните предста¬
вители и без друго ги отбягваха. Но те са доста характерен за модерното

28



изкуство феномен, който подсказва за друга, непроучвана и неизследвана
досега проекция на художествения образ. Разбира се, с щраусова тактика —
на отвръщане очи от фактите! — въпросът не се решава, а само отлага.

И тъй, въпреки твърдението, че художественият образ е инвариантен приз¬
нак на изкуството, срещаме се с видове изкуства (например традиционните
приложни), при които образният момент е от второстепенно значение или
изобщо отсъства. Въпреки че той се обявява за „модел“ на изобразяваната
действителност и за „аналог на структурата на обекта“27, тази негова страна
би могла силно да бъде присвита, а той да се превърне главно в проекция на
творческия израз и сътворческото възприятие на зрителя. Бихме ли разбрали
такива направления като сюрреализъм, фантастичен реализъм, да не говорим
за концептуализма (дори в умерените му прояви), ако се откажем от такъв
подход! Фактите ни задължават да коригираме някои тези на традиционната
естетика предвид плуралистичната природа на модерното изкуство.

4. ЗНАК И ОБРАЗ

С това проблемите около художествения образ и неговото поведение не
се изчерпват. Ще се уверим, ако обърнем внимание на някои други факти от
културологично естество. Но нека да започна с тях самите.

Върху зидовете на някои църкви и манастири нашите каменоделци от Въз¬
раждането са оставили каменни глави, изваяни твърде реалистично, както са
повелявали новите естетически идеи и принципи на епохата. Не само обик¬
новените посетители, но и специалистите-изкуствоведи считат, че това били
портрети на строителите. Когато обаче башмайсторът например е искал да
остави следа за себе си, той е изписвал името си върху най-личната стена,
обикновено с вградени тухли. Подобни надписи не ще намерим при никоя от
тези глави, при това някои от тях са на крайно неудобни места за възприемане
(примерно при Дупнишката порта на Рилския манастир те са на голяма ви¬
сочина). Още Иречек бе изказал предположението, че това са апотропейни
знаци, поставени в съответствие с едно прастаро простонародно поверие. Те
замествали вграждането на човешка сянка в каменните зидове; те били сво¬
еобразна форма на човешко жертвоприношение, чрез което се целяло да се
обезпечи по магичен път здравина и дълготрайност на градежа. Поради това
като знаци-апотреи те обичайно се поставят при трудни строежи, високи зи¬
дове, голяма куполна църква и пр., тъй като инженерното изчисление и през
XIX в. все още е непознато у нас, така че меродавен си оставал емпиричният
опит.
Нашият съвременник е чужд на тези поверия; той би могъл да разбере, че

се отнася до охранителни знаци, заместващи вграждането на човек или него¬
вата сянка. Но би ли могъл емоционално да им отреагира? Защото той под¬
хожда към тях с друго естетическо съзнание, чуждо и далечно на магичните

29



практики от миналото! Той е склонен да види в тях портретни изображения,
за което допринася и тяхната реалистичност. Така се достига до разминаване
между инвенциите на стария каменоделец и възприятието на нашия съвре¬
менник.
Аналогични разминавания са добре познати. Аристотеловият катарзис при¬

мерно е невъзможен за днешната публика именно при възприемане на про¬
изведения на античната трагедия. Според елинския философ зрителят на
трагедията изпитвал страх за собствената си съдба и състрадание към тра-
гедийния герой, но когато узнаел, че той носи трагична вина, се освобождавал
от тези афекти — той заслужавал участта си. Нима съвременникът ни ще се
освободи от състраданието към Едип, след като е проумял, че е белязан с
трагична вина, при това не лична, а родова? Струва ми се, че отговорът е
излишен.
Трябва ли да виним нашия съвременник, че е неспособен (в най-буквалния

смисъл на думата!) да се пренесе в мисленето на предшествениците си? Въз¬
можно ли е това? Дори специалисти-изкуствоведи изпаднаха в тая невъзмож¬
ност не само при тълкуването на каменните глави, но и на други фигури от
възрожденското ни изкуство, например при т.нар. автопортрет на Атанас Те-
ладур при иконостаса в Самоковската митрополитска църква (всъщност една
алегория или символ на плодородието, познат и от други резби). Поради
описаното разминаване тези знаци и символи са подложени на особена тран¬
сформация в естетико-възприятния акт на нашия съвременник. От знаци с
магично-заклинателен характер те биват „премодслирани“ в художествени
образи, дори с елемент на духовно съпричастие към тяхната „психология**.
Безсмислен е въпросът правилно ли е това или не? Защото тук не се отнася
до личен произвол, а до предопределена и обусловена от културно-истори¬
ческата среда трансформация. У нашия съвременник е закърняла способност¬
та да общува и възприема заклинателни символи и магични знаци, впрочем
загубили всякакво значение в днешната ни художествена култура. Той е въз¬
питан в нов тип изкуство, при което образът има централно място; поради
това обстоятелство той психически е така устроен, че търси художествени
образи дори там, където такива не са предвидени в инвенциите на твореца,
т.е. и при изкуство от друг, по-ранен исторически тип (защото изкуството на
националното ни Възраждане все още е на синора между идеографското обоз¬
начаване на действителността и образното й претворяване, поне що се отнася
до пластичните му прояви).

* * *

Плуралистичната природа на изкуството не допуска абсолютизирането на
един метод, даже той да е най-обещаващ и с най-големи възможности. Вярно
е, че през последните десетина години у нас се заговори за правото и на други
методи освен гносеологичния, а именно на семиотичния, структуралния и др.
За съжаление това бяха само декларирани твърдения, неподкрепени с нито
един проведен в духа на новите методи анализ на художествени явления. Но
който и метод да бъде приет като основен и водещ, пробният камък за него-

30



вата надеждност и оперативност ще си остане културно-историческата среда,
в контекста на която изкуството разкрива себе си и своите специфични въз¬
можности като явление. Извън нея методът ще придобие умозрителност и
лесно ще се огъне за спекулативни манипулации; с това той ще загуби и
силата си на научноизследователски „инструментариум“.

БЕЛЕЖКИ

1 Павлов, Т. Основни въпроси на марксистко-ленинската естетика. С., 1958, с. 67.
2 Вж. Ангелов, В. Изкуство и художествен образ. — Филос. мисъл, 1988, 9.
3 Вж. Аврамов, Д. „Завръщане към естетиката“ или бягство от нея? — Филос. мисъл,

1989, 4, с. 86.
Стойков, А. Гноссологичсские кории формализма в искусстве. — В: Борьба идей

в зстстике. М., 1974, с. 47, 54.
5 Творбите на литературата, театъра, киното, живописта, скулптурата, графиката и

пр. са и творби-образи или система от образи. Подобно твърдение относно приложните
изкуства от миналото и архитектурата би било пресилено, макар че и в тях биха могли
да се открият образни моменти, нъв всеки случай от второстепенно значение при ця¬
лостната естетическа характеристика па изкуствата от втората група.

6 Geiger, М. Zugange zur Asthelik. Leipzig, 1926, 70 — 71.
' Никола Георгиев превежда тоя термин като очуднявапе.д Шкловский, В. О теории прозън М.-Л., 1925, е. 15.
Пак там, с. 18.
Групата на т.нар. „приложници“ в СССР (Л. Пажитпов, Б. Шрагип, Ю.М. Боро-

дай, Ю. Давидов) подчертава, че дорснесапсовото изкуство не е създавало чисти худо¬
жествени ценности, но е обслужвало повече или по-малко господстващи класи и
институции в обществото. Вж. Пажитпов, Л., Б. Шрагин. 0 некотормх закопомсрнос-
тях развития зстетичсского сознапия. — В: Вопроем зетегики. Т. 3. М., 1960, с. 165 сл.;
Давьи)ов, Ю. Труд и свобода. М., 1962, с. 92 сл.

11 Бизе, Ж. Письма. М., 1963. 177- 178.
12 Landmann, М. Die Kunst als Rйс k zu gsgebie t und Angriffspitzc. — Das Argument,

No 26, Nov. 1970, p. 24.
13 Павлов, T. Цит. съч., c. 234.
14 ri„На основата па такива определения па реализма се произнасяха сурови присъди

не само над отделни произведения, по и над цялото творчество па някои забележителни,
осъждани и реабилитирани художници (достатъчно е да назова такива имена като Бслий,
Цветасва, Петров-Водкин, Сарян, Матвесв, Прокофисв, Шостакович.“ {Марков, М. Ис-
кусство как процесс. М., 1970, е. 40.)

Вж. Ангелов, В. Деформация в искусстве. — Ars (Bratislawa), 1976.
Белмустаков,Л. Реализмът в новото българско изкуство. С., 1950, с. 130. Авторът

добавя, че селото сякаш било „Аркадия“.
Вж. Аврамов, Д. Българската живопис през 30-те години и изкуството на Васил

Бараков. - Проблеми па изкуството, 1979, 2, е. 33.
Марков, М. Цит. съч., с. 25.

19 Пак там, с. 23.
2^ Пак там, с. 76.
21 гтПак там.
22 Пак там, с. 74.
23 пПак там, с. 75.

31



24 Красноречив пример са записките на съветския скулптор Мамизср, М. Скульптор
о своей работе. Т. 2. М., 1952, с. 15.

25 Ингардищ Р. Исследования по зстстикс. М., 1962, с. 46 сл.
26 Mukarovsky^ J. Kapitel aus der Asthctik. FaM, 1970, p. 89 sq.
27 Горанов, K. Художествен образ и съвременност. С., 1967, с. 135.

32



ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOGIE

РАЗМИШЛЕНИЯ ЗА ИНДИВИДУАЛНОСТТА
HA ТЕКСТА, ПРЕДИЗВИКАНИ ОТ АНАЛИЗИТЕ НА ЛЕО
ШПИТЦЕР, И ЗА КОИТО РАЗМИШЛЕНИЯ ШПИТЦЕР,
КАКТО И ВСИЧКИ ОСТАНАЛИ ИМЕНА, СПОМЕНАТИ

В ТЕКСТА, НОСЯТ ИЗЦЯЛО ОТГОВОРНОСТТА
АНГЕЛ АНГЕЛОВ, ДИМИТЪР ДОЧЕВ

Рецензент и редактор: доц. д-р Димитри Гинев

Ангел Ангелов, Димитр Дочев. РАЗМИШЛЕНИЯ
ОБ ИНДИВИДУАЛЬНОМ ХАРАКТЕРЕ ТЕКСТА ПО ПОВО-
ДУ АНАЛИЗА ЛЕО ШПИТЦЕРА

В данной работе рассматривается индивидуальнуй характер литературно¬
то текста в смьюле уникальности и неповторимости внутренного опьгта и
переживания, которме производит текст. Отправнмм пунктом является пси-
хостилистика Лео Шпитцера, которая стремится пойти дальше форми, и пос-
тигнуть психическую реальность, которая ее производит. Зта концепция
связана с герменевтикой Дильтея, которая считает целью анализа самоиден-
тификацию с позтом и транспозицию в его же внутренний опит. В работе зта
концепция подвергается критике по ряду причин. Самая важная из них явля¬
ется то, что даже если такая транспозиция била би возможна (что отвергается
авторами), зто дало би нам в лучшем случае осознанную психическую ре¬
альность поота, но не его же „неосознанную истинную недостаточность“,
которая является действительной силой, порождающей его творчество.

Angel Angelov, Dimitri D o t s c h e v. REFLECTIONS
ON THE INDIVIDUAL CHARACTER OF THE TEXT INSPIRED
BY LEO SPITZER’S ANALYSES
This paper considers the problem of the individual character of the literary text

in the sense of uniqueness and impossibility to repeat the inner experience which
generated the text. The starting point is the psychostilistic of Leo Spitzer which

33



strives to go beyond the form and to achieve the psychic reality that generated it.
This conception rests on Dilthey’s hermeneutic which takes the self-identification
with the poet, the transposition into his inner experience to be the purpose of the
analysis. The authors take a critical stand to this position because of a number of
reasons. The most important one is that even if that transposition into another man
was possible (which they deny) then it would give us at best the conscious psychic
reality of the poet but not his „unconscious real insufficiency“ which is the real
force behind his work.

Размишленията за текста, които си позволяваме да изложим тук, са наша
обща позиция по този донякъде важен проблем; те са заедно с това — нека
веднага признаем — едно несъгласие с разпространени убеждения и възгледи
и преди всичко не с тях, а с пораждащия ги вътрешен опит, с пораждащата
ги душевност — ето първото понятие на Шпитцер, което започва да ни под¬
крепя — ис един начин на преживяване, чиято сублимация тези убеждения
са. Нашите размишления не са нищо друго освен спомняне на общоизвестни,
но често забравяни, когато се разсъждава за индивидуалността на текста и
изобщо за индивидуалността, неща.

„Моят опит с поезията, казва Л. Шпитцер в есето си за стихотворението
на Иеитс „Леда и лебедът“, ме подтиква да търся в отделното велико сти¬
хотворение преди всичко това, което прави най-непосредствено впечатление,
най-индивидуалното, най-малко „категориалното“, вместо да се съсредоточа¬
вам върху онези характеристики, които го правят представително за рода
(колкото и възвишен да е родът на възвишеното); обикновено търся характер¬
ното за всяко стихотворение, вместо да предлагам възхвали, които могат да
се отнесат еднакво добре към съвсем различни стихотворения.“ Ще повторим
последните думи — „които могат да се отнесат еднакво добре към съвсем
различни стихотворения“. И така — не родът, не жанрът, не общото, а раз¬
личното и индивидуалното са целта.

Виртуозното, почти зрелищно анализиране на художествената форма е за
Шпитцер обичайно, но не заради самата нея, не заради собствените й значения,
а заради една психична действителност отвъд значенията, отвъд формата,
заради едно душевно състояние, което не значи, а е, което е животът, чист и
незамъглен от знакове и значения. Този живот е индивидуален — едно непов¬
торимо преживяване, което на повърхността обаче се проявява като езикова
употреба и художествена форма. Ако за Шпитцер съсредоточаването в инди¬
видуалното не остава в пределите на текста, на значенията, които той налага,
причината е в това, че текстът е отлагането, готовата и завършена форма на
опит, преживяване и реалност, единствено чрез които той е обясним и разби¬
раем, и с едно последно усилие — преодолян.

Текстът е видимата част на индивидуална и непостижима реалност, не¬
постижима, защото индивидуалността без друго се изразява на език, чиито
значения са общи, а не индивидуални и които ни подмамват да смятаме, че
сме разбрали текста, когато само сме го възприели, възприели сме това, което
ни е възможно. Текстът би могъл да се схваща като „скок в царството на
свободата“, като преодоляване на гравитацията, обричаща ни да живеем с

34



определено тяло, с определен характер и като следствие на това — с опреде¬
лени възгледи. Разбирането на текста започва наистина в едно отвъд — с
преодоляването на текстовата конструкция, за да се стигне до жизнената
реалност. Свободата на текста, неговото свободно и прекрасно реене през
пространството и времето са действителни неща, срещаме се с тях непрекъс¬
нато, но това, в което се съмняваме е, че текстът е обясним вън от своята
индивидуална среда. Пътят на разбирането се движи от текста към реконст¬
руирането на индивидуалните значения и накрая към отстраняването им, към
разтварянето им в жизненото протичане, чиито сублимации са те.

Словесният текст е едно надстрояване, едно повишаване на индивидуалния
опит. Затова към него е невалидно прилагането на абстрактни модели, отна¬
сящи се по един и същ начин към различни времена и различни пространства;
онова, което е необходимо — въпреки че на особен успех не може да се
разчита — е да се изследва индивидуалността на ситуацията и на човека в
нея, за да може поне отчасти хаотичното реене на знаци, модели и идеи да
намалее и нещата да бъдат назовавани със собствените им и не с измислени
имена. Психологическата стилистика на Л. Шпитцер е негова, на Л. Шпитцер,
а не само психологическа стилистика, не само метод за интерпретация на
художествените произведения, защото зад всичко това стои личността му.
Можем да изведем на преден план общите проблеми — да изследваме защо
и как се появява, и то във френската република съвременната стилистика,
каква е връзката й с античната реторика, как е свързана със съвременните й
психологични идеи за индивида, кои литературни направления се развиват
успоредно с нея и защо те реагират на действителността по сходен начин,
защо в немскоезичните страни романистиката е традиционно силна дисцип¬
лина и т.н.? Бихме се занимавали продължително и с удоволствие тъкмо с
тези проблеми и без друго щяхме да стигнем до най-важните измежду въз¬
можните изводи, да не беше нашата тема друга, а именно — индивидуалното
своеобразие на текста.

Нека сега дадем един пример за отношението към индивидуалното свое¬
образие на текста в немското литературознание от началото на нашия век...
всъщност поради липса на време ще пропуснем тази извън всяко съмнение
безценна част от нашата статия. Приятно ни е обаче да се спрем на известния
модел на Якобсон за езиковото общуване. Със затрудненията, които разсей¬
ващият се в човешкото общуване смисъл му създава, моделът на Якобсон се
справя като го засича последователно от шест места и го обвързва с изпращача
или получателя, контекста или кода, съобщението или контакта. За да прео¬
долее дистанцията между изпращача и получателя и за да не анихилира ня¬
къде по пътя, смисълът на думите трябва да бъде фиксиран като по този начин
запази целостта си. Но в реалното общуване смисълът не желае да бъде
фиксиран и затова моделът на Якобсон е отличен пример за теоретическо
остроумие и практически усилия, от които трябва да се лишим, за да не караме
смисълът да прави тона, което той най-настойчиво не иска да прави. На сво¬
бода от този модел реалното човешко общуване протича така, че да позволи
на смисъла да се разтопи и да проникне в думите, които езикът му предлага,

35



като по този начин ги лиши от обичайната им всеобщност. Този модел фра¬
пиращо повтаря схемата, предлагана от Кл. Шенън, за да илюстрира своята
математическа теория на комуникацията: източник на информация, съобще¬
ние, предавател, канал, приемател, получател на информацията и съпътства¬
щия този процес шум.

Тази схема сполучливо онагледява това, което може да се онагледи в
прецизната теория, предложена от Шенън, за да разреши един проблем, който
има малко общо с човешкото общуване. Шенън е работел в лабораториите на
компанията „Бел Телефон“1 и се е занимавал с проблема, който е интересувал
тази компания: как телеграфните и телефонни съобщения да се извършват
по-бързо и с по-малко информационни загуби по трасето, т.е. как непрекъс¬
нато да се повишава качеството и ефективността на телеграфните и телефонни
съобщения. Схемата на Шенън отлично описва пътя на едно телефонно съоб¬
щение: източникът на информацията — това е този, който говори по телефона;
предавателят, кодиращ съобщенията в сигнал — това е телефонният апарат,
трансформиращ човешкия глас в електрически трептения; каналът — това е
жицата; приемателят — това е другият телефон; получателят на информаци¬
ята е човекът на другия телефон и накрая шумът по време на предаването си
е шумът по време на предаването. През I960 г. Р. Якобсон предлага тая
телефонна схема за модел на словесното човешко общуване и с неговия ав¬
торитет и с чуждото усърдие тя става не просто един модел, а моделът на
общуване на хуманитарните науки в САЩ и в Западна Европа. Закопаната в
земята жица, която лежеше под телефонните апарати на Якобсоновия кому¬
никационен модел, не само не се виждаше, тя не се и подозираше. Че такъв
вид комуникация съществува — това ни изглежда безспорно, но човешката
комуникация не се осъществява като и не е „телефонна любов“ поради един¬
ствената причина, че някъде телефоните работят зле и предизвикват ярост и
недоумение вместо, както е редно, да предизвикват възторг. Предложената
тук интерпретация изглежда сполучлива и може да е. Липсва й обаче най-съ¬
щественото — отговорът на въпроса, какъв индивидуален опит е подтикнал
Р. ЯкобСон да създаде своя комуникационен модел и защо изобщо Якобсон
е винаги на гребена на вълната на научната мода? След този отговор близостта
с идеята на Шенън би могла да се окаже външна и не толкова определяща,
колкото ни се вижда сега.

Но нека се върнем на Шпитцер. Нямало нищо съществено в неговия метод,
който се основавал само на продължителното четене на текстовете; Шпитцер
четял дотогава, докато се получело онова „щракване“, което „отключвало
текста“ и проникването в него започвало. Наистина няма нищо особено в едно
четене, освен че тук чете неподражаемо и неповторимо Л. Шпитцер. Четенето
е видимият израз на едно отношение, което трябва да открием. Веднъж при
Шпитцер влиза негов колега и го изненадва над страниците на някакъв текст;
когато му се извинил, че навярно му е попречил да работи, Шпитцер отвърнал:
„Аз не работя, аз се радвам!“ И сега нека веднага си припомним цитираната
с пълно одобрение от Шпитцер фраза на Гундолф: „Методът е преживяване.“
Една от най-известните статии на Шпитцер започва със спомени от детството

36



му, от Виена, в която възхитата от френския начин на живот била безгранична,
както и от гостуването на френска трупа, на чиито представления сърцето му
се изпълвало с наслада, когато лакеят с глас, в който се долавяло психоло¬
гически пресметнато оживление, произнасял: „Госпожо, сервирано е!“ Нека
изводът, който ни се иска да направим, бъде цитат от Шпитцер: реших да
разкажа за собствените си преживявания, защото основният подход на учения,
обусловен от първоначалните му преживявания, от неговото Erlebnis (прежи¬
вяване) ... определя неговия метод.“ И така първоначалните преживявания
определят метода — в какъв смисъл? В смисъла на това, че методът е техен
знак, техен заместител, техен символ.

В този миг текстът трябва да бъде изоставен — нс е нужно да се задържаме
повече при заместителите, при знаците, колкото и интересни, и сложни да са
те, защото като сублимиране на един опит, на обикновено несъзнавани и
станали подмолни преживявания, занимават ни не те, а опитът и самите неща.
Но не опитът и нещата изобщо, а винаги един определен и станал близък до
нас опит. Че заместителите-текстове са познаваеми донякъде, това е несъм¬
нено, че породилият ги опит е познаваем — това е крайно съмнително, и в
сянката на тези съмнения остават всички бодро заявени възможности за дей¬
ствителното познаване на текстовете.

В последните години у нас сме свидетели на необикновено зачестила упот¬
реба на думата диалог; тя подмени думи като разговор и беседа. Но какво
означава диалог? Изглежда, че означава нещо хубаво, щом толкова ни харесва
да си я повтаряме — диалогично литературознание, диалогично изкуствозна¬
ние и наукознание, философски диалози, диалози по радиото... Диалог — но
с какво? С текстовете или с опита преди тях. Ясно е, че ако ще наричаме
своето отношение диалог, то трябва ’да е диалог не със заместителите на
индивидуалната реалност, а със самата нея. Това обаче като възможност ни
изглежда във висша степен проблематично по следната причина. Принудени
сме в своето археологично потъване надолу, към опита, да тръгваме от зна¬
ците, от символите, които в сходството на своята форма покриват различни
реалности. Вглеждайки се внимателно, откриваме, че знаците покриват не
просто една реалност, но една реална недостатъчност, една скривана и трудно
удържана в личността недостатъчност, израз на чийто неутолимо възобновя¬
ващ се устрем към проява са знаците. И така — трябва да се изследва тази
недостатъчност след като веднъж сме я определили. Стига само да можехме
да я определим!

Пред нас стоят множество пречки — едните са вътрешни, но за тях ще
стане дума по-нататък, другите са външни, предизвикани от предмета на
нашето познание, сред който трябва да се настаним, за да бъдем поне за малко
това, което той е, както препоръчва херменевтиката на късния Шлайермахер
и следващия го в това отношение Дилтай. Нека допуснем, че преместването
вътре в другия е действително постижимо. Терминът „преместване-вътре-в“
нещо е на Дилтай и означава, че херменевтичният акт поставя като свое
условие възможността да се пренесем в другия, да станем той,да бъдем него.
Приложено към литературното произведение, това изглежда така: произве-

37



дението и особено великото литературно произведение е резултат на едно
велико и разтърсващо преживяване. Необходимо е да се пренесем в душата
на поета, за да възстановим отвътре преживяването в неговото развитие и
едва изпълнението на това условие осигурява познаването на творбата и съ¬
щевременно нашето лично извисяване. Херменевтичното изискване за пре¬
местването в другия, което едновременно предполага и преодоляване, и
освобождаване от себе си, можем да изтълкуваме на един по-съвременен език
така.

На какво се дължи възможността да се възстановяват чрез знаците и сим¬
волите душевните състояния? Дължи се на това, че езиковият знак не означава
едни или други състояния, а, обратно — състоянията се проявяват в знака.
Без да познаваме вълненията на душата, изпълващи езиковия израз, той ос¬
тава празен и неясен. Без да познаваме мотивиращия израза своеобразен опит,
ние анализираме празната форма на израза, чието съдържание е наш пълнеж,
но пък е съпроводен с приятната илюзия, че разбираме. Твърдението, че със¬
тоянията се проявяват в езиковия знак, изглежда банално и безсмислено пре¬
обръщане на това, че знакът означава. Целта му обаче е проста — да не
съсредоточаваме нашето внимание върху знаковете, върху отношенията им в
текста и изобщо върху текстовите построения, а върху породилия ги човешки
опит, върху неговото възстановяване в развитието му. Езиковият знак е така
или иначе знак за нещо друго, с тази своя основна функция той ни примамва
да открием значението му, да участваме в търсенето на значението като прив¬
несем и нещо от себе си — и така до безкрай. Целта на един анализ не е едно
ново разбиране на значенията в текста, целта — такава е екзистенциалната
логика на анализа — е да се унищожи тълкуването, да се отиде отвъд значе¬
нията, да се сведат те до опита, до душевните състояния, които вече нищо не
значат, защото са и не искат да значат, защото значението е външно спрямо
тях, значението е важно за наблюдателя, за гледащия отвън. За човека, който
преживява нещо, въпросът, какво значи неговото преживяване, възниква само
в мига на изчерпването и утихването на чувството тогава, когато човек се
отчуждава от своето чувство. Тогава чистото размишление изплува като за¬
местител на неосъщественото преживяване; размишлението е един компен¬
саторен акт.

„Тълкуването на поетите, казва Дилтай, е една своеобразна задача. Чрез
правилото — да се разбере по-добре, отколкото авторът е разбрал себе си, се
решава и проблемът за идеята в една поезия. Идеята присъства ... в смисъла
на несъзнавана взаимовръзка, която действа в организацията на произведени¬
ето и е разбираема чрез неговата вътрешна форма; един поет не се нуждае от
нея, дори никога не я осъзнава напълно; тълкувателят я прави да изпъкне и
това навярно е висшият триумф на херменевтиката.“2 Несъзнаваното за Дил¬
тай е цялостно организиращата произведението идея. В „несъзнаваното“ той
не влага смисъла, макар да изглежда на крачка от него, който се превръща в
една от основните обяснителни характеристики на човешкото поведение в
нашия век, а именно несъзнаваното е „всеки психичен процес, чието същест¬
вуване ни се доказва от неговите проявления, но който при все това изцяло

38



игнорираме, ако и да се разгръща в нас самите“. С известна корекция на
Дилтай бихме формулирали неговото херменевтично изискване така: да се
възстановят преживяванията на поета, ще рече — не само преживяванията,
осъзнавани или които биха могли да се осъзнаят и от самия поет, но дарбата
на големия тълкувател се проявява също така и дори преди всичко в откри¬
ването на неосъзнаваните преживявания.

Между методите — на описателната психология на Дилтай, на психолин-
гвистиката на Фослер и психостилистиката на Шпитцер, от една страна, и
различните методи за търсене на несъзнаваното, от друга, съществува оче¬
бийно сходство — всички те са взрени в дълбините на човешката личност, в
недостъпните за наблюдение, но мотивиращи поведението душевни движения
и сътресения; но и очебийна разлика — за Дилтай, Фослер и Шпитцер човеш¬
ката личност не е неравноправно разделена на съзнавано и несъзнавано, не¬
съзнаваното не ги занимава, за тях то не съществува. Изключение в няколко
свои работи прави Л. Шпитцер. Тъкмо затова обаче преместването вътре в
чуждата личност не изпълнява условието да станем нея, защото макар и
намиращи се вече там, ние ще знаем за несъзнаваното в нея толкова малко,
колкото знае и тя самата за себе си. И ако приемем, че несъзнаваното е
определящото и основното за човека, тогава премествайки се в другия, извън
нашата душевност, станала вече негова, остава най-същественото.

Дилтаевият херменевтичен акт на преместване вътре в личността на поета
(а известно е, че Дилтай предпочита великите поети) покрай другите си дос¬
тойнства има и това, че повишава нашата личност — както на интерпретатора,
така и на талантливия читател, освобождава я от ограниченията на истори¬
ческото време и пространство, заменя нашия обикновен живот с един необик¬
новен, накратко — преместването вътре в душата на великия поет е
избраничество и героизиране, недостъпни за всеки. Психологичният метод на
Фослер е опит да се решат проблемите на човешката индивидуалност в сло¬
весния текст с все пак традиционни средства, чиято цел е утвърждаването на
психичната цялост и богатството на личността. Психологичните теории обаче,
които не знаят нищо за изтласкването на несъзнаваното, не внушават особено
доверие. Различна е психоаналитичната нагласа — за нея индивидът също е
ценен, но защото е потенциално страдащ, защото е пациент, който се нуждае
от терапия и не поради някакво изключително и героично страдание. В този
смисъл психоаналитичната нагласа демаскира героичното поведение, защото
проблемът е самият живот и още по-точно терапевтичната корекция на трав-
мирания и дори на героично травмирания живот и не едно чисто познавателно
отношение към личността.

Казахме, че знаците покриват не само една реалност, а реална недоста¬
тъчност; сега можем да добавим — те покриват една несъзнавана реална
недостатъчност. Тъй като настояваме, че текстовете са сублимация, нека ка¬
жем в какъв смисъл употребяваме думата сублимация', тя е движение нагоре,
едно повишаване и компенсация, тя е едно изместване спрямо несъзнаваната
недостатъчност, отклонение встрани, насочено към видимо несвързана с тази
недостатъчност цел. Възстановяването на сублимационния път е възможно

39



много повече по аналитичен начин, отколкото чрез преместване и вживяване
в някого. Вживяването като познавателен акт не е невъзможно, но прел него
стои трудно осъществимото изискване да преодолеем себе си. Прекрасният
стремеж да бъдем други, да бъдем многолики и способни за превъплъщение,
стига само да беше действителен и възможен, щеше да бъде по-малко прек¬
расен, щеше да извиква по-малко възторг. Аналитичната позиция не изисква
да изоставим себе си, не изисква, защото не е и възможно.

Дори на свобода от външните неща, които пречат да изоставим и преодо¬
леем себе си — средата, езикът, идеите, които ни обкръжават, дори освобо¬
дени от тези неща, остава едно неотменимо вътрешно препятствие — тялото,
с което живеем и което отделя нашето пространство от външното и чуждото.
Тялото е главната преграда, за да бъдем в диалог, за да сме диалогични.

Веднъж напуснали юношеската възраст, а в един друг смисъл и много
по-рано, то започва непрестанно да ни напомня за себе си дотолкова, че не
можем високомерно да го пренебрегнем, просто измамвайки го с лекарства.
Постепенно то се превръща във важен, а после в основен проблем на нашето
съществуване и на нашите отношения. Проблемите ни обгръщат, когато здра¬
вето престане да е единствен господар на нашето тяло, когато се установи
трайното междуцарствие на здравето и болестта: в това тайнствено взаимо¬
действие тялото се появява неочаквано пред нас като олицетворен познава¬
телен проблем. Тялото като форма, тялото като взаимодействие на вътрешни
органи е неповторима психосоматична комбинация, неповторимо развиваща
се комбинация между здравето и болестта. В плана на поведението тази не¬
повторимост дава неповторим характер, влизащ в напълно индивидуални от¬
ношения с обстоятелствата, сред които попада. Тялото е характер и
характерът — отпечатъкът, вдлъбнатата форма, която тялото налага върху
поведението, е чувствително по-слабо променим — променим в несъществе¬
ното — от възгледите и идеите. Нашият характер ни задължавала придобием
определени възгледи, което може и никога да не стане, защото безплътните
възгледи, които ни обграждат отвсякъде (така, както впрочем ни обграждат
и човешките тела), са по-лесно усвоими, степента на тяхната чуждост е по-
слабо забележима — те нямат цвят и форма. Възгледите и изобщо всички
мнения изглеждат лесно преносими през времена и пространства, но това е
крайно съмнително — те се създават от някого, който живее определен живот
в определена среда, и възгледите му, стига да не са само негови дрехи, са
реакция спрямо неговия живот, спрямо обстоятелствата, в които попада. На¬
шите действителни възгледи са толкова неповторими, колкото са тялото и
характерът; възможността да придобием чужди възгледи, чуждото да стане
наше — не просто да го разберем в някакъв абстрактно-духовен смисъл, а да
го приемем и да живеем с него е толкова малка, колкото и възможността да
приемем друг соматичен облик и да живеем в друго тяло. Нашите възгледи
са едно повишаване на тялото, негов безтелесен образ, а те във вида, в който
ги носим ние, престават да съществуват с нашата смърт. Тогава ние и те
ставаме нещо друго. Тялото е устойчива структура, на която поне познава¬
телно можем да разчитаме; необходима е само известна интроспекция, из-

40



вестно взиране в самите нас в търсене на изгубеното време, в търсене на
несъзнаваното.

За да сме в диалог, необходимо е взаимодействие и обмен — не просто
въздействие или отхвърляне на възгледи, а действителен обмен на различни
жизнени реакции. Възможността за това между различните литературоведски
теории е малка, твърде малка и по правило въздействието е само частично;
то и не би могло да бъде друго, защото една теория се създава не просто в
определена среда, извън която е неприложима, но и от определени хора. Не¬
желанието да се търсят личните основания на една теория, на една съвкупност
от възгледи се заменя с изискване, което е невъзможността да се приемат
чуждите възгледи и да се живее редом с тях. Нека още веднъж се върнем към
Шпитцер.

Възраженията срещу психостилистиката бият в една точка — незаинтере-
суваност от социалната функция на литературата, а следователно и от исто¬
рията на литературата, фетишизиране на творбата и на индивидуалната
душевност на твореца. Това е така вярно, както е вярно, че всяка концепция
има своите слепи стени — преувеличава едни стойности и не забелязва други.
Възраженията са скрити изисквания Л. Шпитцер да бъде друг, не това, което
той е, но тогава и психостилистиката във вида, който й придава Л. Шпитцер,
нямаше да съществува. Забравя се, че да беше се занимавал със социалната
функция на литературата, нямаше да има никакви анализи, никакви деликатни
прониквания в индивидуалната душевност на толкова много писатели. Шпит¬
цер сам изпитва чрез своя живот последствията от социално незаинтересува-
ните късноидеалистични доктрини в Германия — поради произхода си е
принуден да емигрира, първоначално в Истанбул, а после в Принстън. Също
така са принудени да емигрират и привържениците на социално ангажираните
доктрини, те ползват обаче предимство — не спират в Истанбул, а заминават
директно за Лос Анжелос. В Принстън Шпитцер продължава по късноидеа-
листически да бъде социално незаинтересуван и да прави същите блестящи
интерпретации — просто не може по друг начин, както и преди емиграцията;
към европейските литератури обаче сега се прибавя и англо-американската.

И така след усилия идваме до ключовия пункт, който въпросително изка¬
зан гласи: не е ли текстът въпреки всичко казано дотук нещо обективно,
подвижно и свободно от своя произход, и въздействащо въпреки човека, който
го е написал? Такъв, разбира се, текстът може да бъде — една свободно
плаваща знакова флотилия с непредвидимо и понякога мощно артилерийско
въздействие. Външното, обективно, независимо от нас съществуване на знака
и на сплитането на знаците в текстове е предпоставка за превръщането им в
норма, в образец, колкото всеобщ, толкова и задължителен. Когато някой се
надява, че ще приемем неговите възгледи, той се надява, че ще приемем и
неговото тяло, глас, интонация и поведение. Както мечтите ни да станем
по-умни, по-красиви, по-силни не се удовлетворяват много често, изглежда
така е и с мечтите на другите да ни принудят да приемем техните по-умни
и по-истински възгледи от нашите. Приемаме ги истински само ако ни съот¬
ветстват, но не по някакъв абстрактно-идеален начин, а като живот и поведе-

41



ние; но и това не е достатъчно — за да приемем нечии чужди възгледи, изобщо
някакви знаци, трябва да сме приели вече и преди това живота и поведението
на техния създател. Критерият е животът и не неговите заместители. Затова,
когато разполагаме само със заместителите, само с текстовете, не можем да
не се питаме за живота, реакция на който са те, за онази несъзнавана реална
недостатъчност, чийто знак и символ са те, и най-малкото поне за ситуацията,
в която са създадени.

Накрая няколко следствия от казаното. Идеалът не може да бъде всеобщ,
той е соматично индивидуален. Утвърждаването както на всеобща норматив-
ност, както и на липсата й е израз на определена психосоматична комбинация.
На личността се оставя свободно пространство да оформя своите възгледи,
но сме свидетели на обратното — на непрекъснати изисквания, които се опит¬
ват да преиначат нашата индивидуалност, за да ни направят други — по-добри
и най-вече по-нравствени. Изискванията към една теория, тя да бъде друга,
не тази, която е, имат недостатъка да са не само външни, но и недействителни.
Те не се проецират върху действителния текст, който четат, а върху една
предварително готова представа, на която всички текстове трябва да отгова¬
рят. Вместо признанието, че нещата са такива — многолики и безкрайно
различаващи се, действа императивът: трябва да са други, подобни на мен.

Нека всеки се стреми към своята неподкупна,
свободна от предразсъдъци любов.
Тези размишления са и преувеличение, така необходимо при защитаването

на всяка позиция, преувеличение, открояващо все пак действителното поло¬
жение на нещата.

Б Е Л Е Ж К И

1 Bateson^ G., Birdwuistll at al. La nouvellc communication. Paris, 1981, p. 17 sq.
2 Dilthey, W. Gcsammeltc Schriftcn. T. 5. Leipzig-Berlin, 1924, p. 335.

42



ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOGIE

МИСЛИ ВЪРХУ ТЕОРИЯ HA ТЕАТЪРА
(Подходи към разработването на театрално-теоретична

методология)

ЯНА ХАШЪМОВА
Рецензент и редактор: доц. д-р Димитри Гинев

Яна X amt мов а. РАССУЖДЕНИЯ ПО ПРОБЛЕМАМ
ТЕОРИИ ТЕАТРА
Предмет статьи — особености театральной теории. Возможна ли теория

театра и как надо искать ее? Предлагаются четмре разнше подхода при
разрабатмвании театрально-теоретической методологии. Они сопоставляют
характеристики театральной теории с характеристиками теории
традиционния наук Нютоновского типа и расскрмвают также внутреннюю
структуру и особеность теории театра.

Yana Н a s h а т о v a. SOME IDEAS ABOUT THE THEORY
OF THEATRE
The subject of the article is the specific character and features of the theory of

theatre. Is it possible and how can it be searched? Four different approaches to the
development of the methodology of the theatrical theory are offered. They compare
characteristic features of the theory of theatre with those of the traditional theory
and also reveal the inner structure and peculiarities of the theory of theatre.

Разискването на такъв проблем концентрира вниманието върху два въпро¬
са. Необходима ли е теория на театъра и възможна ли е тя? Трудно може да
се даде отговор на тях или поне еднозначен. А наложително ли е това? Нас¬
тоящата работа не взема отношение по първия въпрос. Той е твърде спорен
и многократно дискутиран. В спора се оформят две напълно противоположни
мнения. Първото поддържа идеята, че теорията е ненужна там, където прак¬
тиката е единственият критерий и където реалиите се раждат независимо и
без теоретични постулати. Другото мнение застава зад необходимостта от

43



теория в цялата сфера на практическа дейност — от предварителната подго¬
товка до реализацията на идеите. Ще се огранича по този въпрос да цитирам
само мнението на Юрий Лотман. Той твърди, че теоретичните изследвания
влияят върху практиката на изкуството „не като инструкции и рецепти, а чрез
общо въздействие върху културата, формирайки мисленето на творците и
техните аудитории“1.

Възможна ли е теория на театъра? Каква е тя и как може да се търси?
Спецификата на театъра като изкуство е изключително сложна и своеобразна.
Тази специфика изключва възможността от едностранно конструиране на те¬
атралната теория. Възможно и необходимо е дискутирането на такава теория
в различни семантични и семиотични плоскости, които биха могли да освет¬
лят театралното изкуство в цялата му своеобразна специфика. Тази работа
прави опит да предложи няколко възможни подхода в разработването на те¬
атрално-теоретични проблеми, като няма амбицията за пълна изчерпателност
и абсолютност на предлаганото.
Първоначално обсъждането на подобен театрално-теоретичен проблем на¬

лага съпоставка с методологиите на вече утвърдени теоретични дисциплини.
Така първият подход може да бъде наречен сравнителноаналитичен. Основ¬
ните характеристики на театралната теория се разглеждат, съпоставени с тези

2на традиционните теории от нютоновски тип .
1. Театралната теория, както и всяка друга теория, конструира собствен

предмет на изследване в резултат на рефлексия върху съответната обектна
област. Предметът в театралната теория е идеализирана проекция на много¬
образния и сложен обект на театъра. Съдържанието на обекта обхваща всички
страни на театралната практика, докато предметът на теорията може да бъде
насочен само върху някои отделни страни. Например предметът на театрал¬
ната теория на Станиславски е обърнат предимно към метода на актьорското
изкуство, а този на Антонен Арто — към семиотиката на театралното прос¬
транство, което осигурява емоционалното ангажиране на зрителя. Обектът
на театъра е винаги контекстуално зададен, а това води до нелокализиран
предмет на театралната теория.
2. Теорията на театъра за разлика от класическия тип теория е ценностно

натоварена. Тя борави с нравствени и естетически елементи, които не могат
да бъдат освободени от ценностно съдържание. За да бъде анализирана теат¬
ралната теория, се прибягва до примери от специфични пиеси и постановки
и така театралната теория се обвързва с естетиката и критиката.
3. Театралната теория е насочена към проектирането на нови театрални

форми, а не към обяснението и анализирането на театрални факти, за разлика
от класическите теории, които се насочват именно към такъв тип процеси.
Почти всички значими театрални теории раждат нови реалности. Забелязва
се интересно явление — сливането на теоретика и практика. Теоретичното
осмисляне се извършва в процеса на практиката. Това позволява да се осмис¬
ли театралният процес в рамките на една парадигма.
4. Друга отличителна характеристика на театралната теория в сравнение

с теориите от традиционен тип е едновременното третиране на формални и

44



съдържателни елементи, (Тук понятията формални и съдържателни елементи
се използуват със смисъла, който им дава театрознанието.) Тези два вида
елементи в ловенето театрални теории са органически съчетани, Дори в някои
крайно формалистични концепции съдържателният проблем продължава да
присъствува.
Тези щрихирани особености не позволяват театралната теория да се мисли

като чиста, строго научна теория, например като теориите на естествените
науки. Основен техен белег е деаксиологизираността, което противоречи на
ценностната обвързаност на театралната теория. Тя не може да бъде разра¬
ботена и по модела на теориите в повечето хуманитарни науки, защото е
насочена към проектирането на театралните проблеми, а не към тяхното обяс¬
нение. Тогава дали това е теория и кои са задължителните условия, които
трябва да бъдат спазени при една теория на театъра?

Ерик Бинтли разглежда проблема за театралната теория така: „Теорията
не е критика. Такава работа не трябва да бъде сбор от театрални прегледи и
статии за пиеси и драматурзи. Моят интерес трябва да бъде насочен към
генерални принципи.“3 Марвин Карлсън по сходен начин разисква понятието
театрална теория. „Приемам, че терминът „теория“ означава генерални прин¬
ципи, които се отнасят до методите, целите, функциите и характеристиките
на тази особена форма на изкуството. Така тя се разграничава, първо, от
естетиката, която се съприкосновява с изкуството като цяло и, второ — от
критиката. Очевидно известно припокриване на тези категории е неизбежно.
Театралната теория рядко съществува, ако въобще съществува в чист вид.
Наблюденията върху театъра се обвързват с наблюденията върху други из¬
куства или цялото изкуство и така теорията се оплита с естетиката.“4 Ясно
е, че театралната теория се разбира като принципи, средства, методи, дей¬
ствия и функции, които обслужват, насочват, изграждат театралната практи¬
ка.
Вторият подход, който се предлага в работата, е свързан с анализирането

на „генерални принципи“ (Марвин Карлсън) или с анализирането на конкрет¬
на театрална теория. Тези принципи, методи и средства, независимо от ка¬
чествените им различия, трябва да задоволяват и изпълват една задължителна
вътрешна организационна структура, да следват едни аксиоматични елемен¬
ти, които всъщност създават теорията и могат всецяло да отговарят на изис¬
кванията на театралната практика. Едва тогава имаме достатъчно основание
да твърдим, че дадени принципи, методи и средства представляват теория на
театъра. Именно с тази си цялост теорията може да служи на практиката.
При евентуално разработване на конкретна театрална теория е необходимо
да се мине през два изследователски етапа. Първият е да се изгради и посочи
вътрешната организационна структура или модел, който е специфичен и от¬
говаря единствено и само на теорията на театъра и не притежава характерис¬
тиките на останалите теории. Вторият е да се издирят конкретните принципи,
методи и средства, които задоволяват този вътрешен модел на теорията и
така обслужват конкретната театрална практика.

45



Различни са начините и пътищата, по които се развиват театралните тео¬
рии. Професионалните или „чисти“ театрални теоретици представляват твър¬
де скромна част, затова повечето театрално-теоретични изследвания се
базират на теоретични работи, писани от театралните практици. Тези теат¬
рално-теоретични изследвания ползуват различни подходи, без да бъдат раз¬
вивани в определена традиция, каквато и трудно може да се открие. Те са
предимно трудове, които се спират на втория изследователски етап — опис¬
ват, обсъждат, разглеждат и определят принципите, методите и средствата
на съответните театрални теории. Това са разработки или върху конкретна
театрална теория, или исторически прегледи на театрални теории с елементи
на съпоставяне.
Тук вниманието се насочва към първия изследователски етап. Стремежът

е да се построи общ теоретичен модел в духа на теориите на съвременния
театър. (Под съвременен или модерен театър ще разбираме театъра на два¬
десети век.) Този теоретичен модел е общ за съвременните театрални теории,
различна е само същината им. Той може да бъде наречен съдържателен, за-
щото разкрива съдържанието им. А то е особено важно при разглеждането на
една конкретна театрална теория. Разбира се, не всяка конкретна теория може
абсолютно да се положи върху този модел. Някои от теориите имат липсващи
спрямо модела елементи, други пък — допълващи го. Далеч съм от мисълта,
че успехът на конкретната театрална теория се измерва само от процента на
съвпадането й с модела. Над него стоят самата същност и ценностни качества
на театралните принципи, а те са от голямо значение за практиката. Този
модел разкрива вътрешната структура и организация на съвременния театър
и дава добра възможност за сравнителен анализ на различните теории.
За първия изследователски етап е възможно да се използуват и други

модели. Например — театралният комуникационен модел на Умберто Еко и
Кеир Елъм‘. Той изглежда най-общо така:

ИЗТОЧНИЦИ ПРЕДАВАЩИ СИГНАЛИ — КАНАЛИ

СЪОБЩЕНИЯ СЪОБЩЕНИЯ

! I
КАПАЛИ СИГНАЛИ ПОЛУЧАТЕЛИ

Той сочи ясно средствата и начините за тяхното предаване, но не предлага
добри условия за разшифроване на дейността на театралните творци, а дей¬
ността по същество е една от основните характеристики на театралния процес,
съответно и на театралната теория. Средствата и начините се проявяват имен¬
но в хода на дейността на творците в театъра. Съществува възможност да се
построи и друг модел за първия етап. Той би могъл да бъде логико-еписте-

46



мологичен, но като такъв се абстрахира твърде много от съдържателната
страна и това усложнява прилагането му при анализиране на конкретна теат¬
рална теория.
Съдържателният модел, който се предлага тук, е извлечен от театралните

теории на Гордън Крейг, Адолф Апиа, Макс Райнхард, Константин Станис-
лавски, В.Е. Майерхолд, Антонен Арто, Бертолт Брехт и други съвременни
театрални теоретици и практици. Той отговаря на техните вътрешни струк¬
тури и с него се постига по-голяма яснота при разкриването на една театрална
теория и съпоставянето й с други. Този модел засяга двете страни на явле¬
нието — театър: неговата вътрешна организация и особеностите му като из¬
куство — част от културата. Той проследява целия процес, който се извършва
при създаването на театъра — от предварителната подготовка до осъществя¬
ването на замисъла. В този процес е посочено конкретното място и специ¬
фичната дейност на всеки един от участниците в него. Елементите на модела
са следните:

А. Вътрешна структура и организация на театъра
1. Теоретично осмисляне на драматургичния текст
— видове текст
— видове анализ
— цел на анализа
2. Избор на професионални средства за сценична реализация
— работата на режисьора
— работата на актьорите— работата на художника— работата на композитора
— работата на техническите лица
3. Същински театър или художествено възпроизвеждане на предварител¬

ния творчески процес
— качества и характеристики на спектакъла
4. Публиката — част от театралния процес
Б. Театърът като изкуство и част от културата
1. Колективно изкуство— отношения между творците
2. Театърът — рефлексия на вложените в него творчески мисли, емоции,

действия, естетически виждания и мироглед
3. Театърът като въздействие.
Следващият подход може да се определи като метатеоретизиране. С този

подход се прави опит да се търси методологията на театралната теория чрез
първично съществуващите театрални реалии. Налага се да се изходи от прак¬
тиката, да се анализират театрални факти, за да се вникне в морфологията на
обекта на театралната теория. Така, чрез обсъждане и обяснение на театрал¬
ната практика се създава възможност да се достигне и до театралната мето¬
дология. Подобен подход изисква вниманието да се насочи върху три основни
момента:
1. Същността на театъра като изкуство.

47



2. Структурата на театралния спектакъл.
3, Театърът в социокултурен аспект.
Да се спрем, първо, на ключовия термин при обсъждането и дискутирането

на театралните реалности, а именно — театралността. Съдържанието на това
понятие крие в себе си нещо, което може да обясни природата на театъра.
Трудно е обаче да се посочи кое е това нещо, Какво всъщност е театралността?
Досега няма изработено категорично и единно определение, а има само ин¬
дивидуални мнения и позиции. Още по-трудно е да се обобщят всички разно¬
посочни възгледи. Дори определението на Юрий Лотман („Театралността —
това е езикът на театъра като изкуство“6), което е най-универсално, крие в
себе си възможности за различно отношение към театралността. Езикът на
театъра изменя своите особености при отделните театрални теории, следова¬
телно с появата на нова теория се променя и съдържанието на театралността.
И все пак това е една от възможните алтернативи да се обясни театралността
като се отнесе към конкретна театрална теория.
Необходимо е обаче театралността да се обсъди и като специфика на те¬

атралното изкуство. Тя може да се потърси в семиотиката на сценичното
пространство. Каква е природата на театралните знаци? На сцената всичко е
знак. Това е първият принцип за театрална теория на Пражкия кръжок. Не¬
щата на сцената придобиват специални допълнителни черти, качества и стой¬
ности, които те не притежават в реалния живот. Именно в тази втора природа
на знака, в особената връзка между конотат и денотат, се крие и театралност¬
та. Декорацията, тялото на актьора, неговите движения и реч, светлината
определят система от първични и вторични значения. Същността на театъра
се състои именно в използуването и приемането на тези значения. В класи¬
ческия китайски театър и в японския театър НО семантичните връзки между
конотат и денотат са стриктно установени, затова тези театри са странни за
европееца. Силата на театралното изкуство в момента се крие в използува¬
нето на неочаквани, непредвидими и изненадващи вторични значения. Тадеуш
Ковзан дели театралните знаци на „естествени и изкуствени“7. Естествените
знаци се определят от установени физически закони, според които означеното
и означаемото са свързани от директни причинно-следствени връзки. А изкус¬
твените знаци зависят изцяло от човешката воля.
Освен в отношението между конотат и денотат на театралния знак, спе¬

цификата на театралното изкуство може да се търси и в отношението между
възприятие, представа и въображение, възникнали при общуването с театъра.
„Към понятията, които обичам да употребявам, без да знам какво е всъщност
значението им — не задължителното, а възможното значение, спада и поня¬
тието „театралност“. В какво се заключава то? На сцената стои човек, аз
виждам фигурата му, костюма, изражението, жестовете, а също и обкръже¬
нието му, т.е. все неща, които при четенето не са ми дадени като зрително
възприятие. А към това се прибавя още нещо — речта. Долавям не само
звукове като сетивно възприятие, но и реч. Чувам какво говори този човек, а
това разкрива за мен един образ, образ от друг вид. Той казва: „Тази нощ е
като катедрала!“ Освен онази видима картина аз възприемам и една словесна

48



картина, не чрез възприятието, а чрез представата, чрез въображението, чрез
фантазията, породена от словото. Така аз имам едновременно и двете: тяхната
взаимна връзка, силовото поле, възникващо между тях, това, струва ми се,
може да се нарече „театралност“8. Макс Фриш поставя театралността на ниво— човешка психика. В този аспект предимството на театъра е в освободеното
по-голямо поле за въображението и фантазията. Театралният зрител получава
много повече информация чрез сетивното възприятие, без участието на волята
му, докато фантазията, необременена от друго, може да разгърне целия си
потенциал. Ако, разбира се, режисьорът й предостави възможност да се раз¬
гърне. Няма нищо по-ограничено от ограничаване на фантазията със знакови
граници.
За да разискваме морфологията на театралната теория, анализирайки прак¬

тиката, трябва да се опитаме да определим и структурата на театралния
спектакъл. Кои са елементите, изграждащи театъра? Ако се придържаме към
съдържателния модел, те са: текст, режисьор, актьор, художник, композитор,
сцена и публика. Това е оптималният вариант от структурни елементи, не¬
обходими на театралното изкуство. Друг е въпросът, дали всички те са абсо¬
лютно необходими и задължителни. Характерът на този текст не позволява
да се дискутира същността и необходимостта на всеки един от елементите.
Твърде разнообразни са мненията и по този въпрос. Съвременният театър все
по-активно си служи с всички тях, но пък Бергман не настоява на това. Той

„9счита, че „понякога режисьорът е нужен, а понякога — не .
Последният момент от подхода на метатеоретизирането е разглеждането

на театъра в социокултурен аспект или театъра — като социокултурна реа¬
лизация на човешката жизнедейност. Театърът в този план може да се опре¬
дели като действие, мисъл, емоция и естетика. Така той се явява проекция
на цялата психофизическа и умствена субстанция на създателите си, както и
на техните творчески възможности. Характерно за театъра, разглеждан в со¬
циокултурен аспект, е, че той не е само специфичен, културен феномен. Те¬
атърът създава нови принципи, изявява и култивира нови значения и
реалности. Може да се обсъди и друга специфична черта в този план, а именно— театърът като колективно изкуство. Драматург, режисьор, актьор, сценог¬
раф, композитор, гримьор, осветител и т.н. работят заедно. Истински създа¬
тел на театъра не е отделният човек, а колективът, творческият ансамбъл.
Колективът е автор на завършеното произведение, автор на спектакъла. Но
тази колективна работа крие редица противоречия, които са свързани с рекон¬
струирането на специфични междуличностни взаимоотношения. При разг¬
леждането на театъра в социокултурен аспект от принципно значение е
формулирането на функциите, които театърът трябва да изпълнява. За разлика
от традиционните теории, чиито функции са насочени предимно в областта
на самото научно познание, то театърът възниква непосредствено от дадена
идеологическа, естетическа или обществена сфера, която определя и неговите
функции.
Последният подход към разработването на театрално-теоретичната мето¬

дология, който се предлага тук, е свързан с обсъждането на рационалността

49



и „ирационалността“ в театралната теория. (Като под „ирационалност“ раз¬
бирам всички скрити фактори, които необяснимо, но настойчиво влияят върху
театралната практика.) Този поглед върху театралната теория се налага от
неизменното присъствие на театъра като подсистема в системата на култу¬
рата, както вече бе отбелязано. Театърът не съществува абсолютно и идеално,
а се реализира винаги в определена културна среда или ситуация. Обществото
задава, изисква определени функции, които театърът като съществуващ един¬
ствено в контекста на това общество е длъжен да изпълнява. Именно в тези
норми, зададени на театъра отвън, от цялата система на културата, може да
се търси рационалността. Така, както тя е отвън поставена и за други под¬
системи в системата на културата, като религията например. Всяко общество
настоява на определени функции, които трябва да изпълнява театърът. Те
могат да бъдат: идеологическа, познавателна, критическа, естетическа, въз¬
питателна и т.н. Само някои от тях или всички заедно. Тази външна норма-
тивност и следването на тези норми определят до известна степен
рационалността. Логично възниква въпросът, къде може да се търси тогава
„ирационалността“. Невинаги обаче театърът следва нормите на културата.
Понякога той изостава, а понякога изпреварва изискванията на обществото.
Може би в това разминаване между нормите, наложени от културата и дейс¬
твителното съществуване на дадена театрална система, се крие „ирационал¬
ността“. Друг възможен поглед върху „ирационалността“ е в дифе¬
ренциацията на манифестирани и латентни функции, които изявява даден те¬
атър. Театърът понякога манифестира едни, а всъщност реализира други фун¬
кции. Това явление е може би опит да се използува рационалността, за да се
осигури съществуването в системата на културата.

Рационалността би могла да се дискутира не само като външна спрямо
системата на театъра, но и да се търси вътре в самата система. От една страна,
тя може би се определя от всички структурни елементи на театралната теория
като: текст, актьор, сцена, зрител, а, от друга — рационалността може да се
крие и в професионалния етос на участниците в театралния процес. Тогава
„ирационалността“ вътре в системата на театъра вероятно е в пространството
между структурните елементи и в отношенията извън професионалния ко¬
декс. Театърът е цялостна система, която се състои не само от структурни
елементи, но и от пространството между тези елементи, изпълнено със знания
и емоции. Не е ли именно това пространството, което прави осъществими
структурните елементи? Тогава какво е отношението между рационалност и
„ирационалност“ в театралната теория и какво е тяхното сечение? Тук трябва
да се обърне внимание и върху факта, че „ирационалността“ е ирационална
предимно за теоретиците на театъра и много по-малко за участниците в те¬
атралния процес.
Схематичността на този вид работа не позволява задълбочено анализиране

на проблемите. Тук се предлагат само част от алтернативите за обсъждането
на театралната теория, които могат да бъдат и различни гледни точки за
разработването на по-сложни теоретични проблеми като културата в театъра
и театъра в системата на културата.

50



БЕЛЕЖКИ

1 Лотма^ Ю. Язшк театра. — Театр (М.), 1989, 3, с. 101.
Вж. Гимев, Д. Теорията на дизайна като нетрадиционен тип теория. — Проблеми

на изкуството, 1986, 4, с. 255.
3 Bunlly, Е. The Theory of Modern Stage. London, 1968, p. 9.
4 Carlson, M. Theories of the Theatre. London, 1984, p. 9.
Вж. Eco, U. Semiotics of theatrical performance. — The Drama Review (New York),

1977, No 21, p. 110; Elam, K. The Semiotics of Theatre and Drama. London, 1983, p. 39.
Лотмащ Ю. Цит. съч., c. 103.

7 Elam, K. Цит. съч., c. 19.g Фриш, M. Дневници. Кн. L Варна, 1979, c. 166.
Биргман, И. Бергман о Бергмане. М., 1985, с. 15.

51



ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOGIE

ЛОГИКО-ЕПИСТЕМОЛОГИЧЕН АНАЛИЗ HA
БИОЛОГИЧЕСКАТА АНТРОПОЛОГИЯ

СОНЯ АСЕНОВА
Рецензент и редактор: доц. д-р Димитри Гинев

Соня Асенова. ЛОГИКО-ЗПИСТЕМОЛОГИЧЕСКИЙ
АНАЛИЗ ЗКОЛОГИЧЕСКОЙ АНТРОПОЛОГИЙ
В настоящей работе сделан опит для достижения основното критерия, на

основе которого можно вивести единие оперативние методологические
принципът Достижение такого критерия осуществляется посредством анали¬
за характерното проявления научной рациональности в одной ветви культу-
рантропологии. Основнмм понятием бил параметр научной деятельности в
смисле рационального стандарта для осуществления исследовательского
процесса. Сравнительний анализ введенних параметров в каждом из трех
основньтх направлений зкологической антропологии является первим шагом
к построению целостного логико-зпистемологического профиля зтой фунда-
ментальной культурологической дисциплини. Осуществление зтого шата яв¬
ляется целью зтой работи.

Sonia Asenova. LOGICO-EPISTEMOLOGICAL
ANALYSES OF ECOLOGICAL ANTHROPOLOGY
The present study is an attempt for the achievement of a fundamental criterion

on the basis of which unified operative methodological principles can be developed.
This could be carried out by the analysis of scientific rationality manifestation in
one field of culturology. The main conceptual unit is the parameter of scientific
activity in its meaning of rational standard for carrying out the research process.
The comparative analysis of the introduced parameters in the three main trends of
ecological anthropology is a step to the creation of whole logico-epistemological
profile of this fundamental culturological branch of knowledge. The objective of
the study is the realization of this step.

53



Трудностите при откриването на възможности за постигане на културоло-
гическото познание винаги са били непреодолима пречка пред културолозите.
Но както отбелязва Д. Гинев, причините за тях се крият „не в липсата на
система на културологическото познание, а точно в обратното, в плурализма
на такива системи“. И изводът на Д. Гинев — следователно „самият изсле¬
дователски предмет „култура“ е плурализиран или по-точно „диспергиран“
в различни познавателни системи, без да съществуват единни критерии за
неговата идентификация“1. Но Д. Гинев отговаря на въпроса, защо е трудно
да се изрази същността на даден вид културологическо познание, но не и на
въпроса, как да се достигне до неговите същностни характеристики, с какви
средства и механизми, по какви пътища трябва да се върви? Тази работа ще
се опита да представи логико-епистемологичен анализ не на културологич-
ното познание по принцип, а на културекологичното познание, т.е. познание,
ориентирано към изграждането на екологическа антропология, така както тя
е представена в различните си направления — културна екология на Дж.
Стюърд, неоеволюционизъм и неофункционализъм, процесуална екологичес¬
ка антропология и методологически индивидуализъм на А. Вайда. Едно от
възможните решения на посочените въпроси се крие в опита за откриване
рационалността на културекологическото познание — реконструкция на не¬
говата структура с апарата на една методология на научната рационалност.

За тази цел ще въведа определен брой параметри и ще изследвам възмож¬
ността или невъзможността за тяхното приложение в отделните направления
на екологическата антропология. Под понятието „параметър“ ще разбирам
рационален стандарт за провеждане на емпиричната и теоретичната изследо¬
вателска дейност. Като илюстрация мога да посоча следните параметри: па¬
раметър на избиране на определен брой променливи и на отношението между
тях (дали културните и екологическите променливи са зависими, релативни
или независими); параметър на създаване на модели на изследователския
процес (доколко картината на изследователския процес като вътрешна мето¬
дология е от значение при екологическата антропология); параметър на избор
на изследователски единици (и обусловеност на избора от типа изследовател¬
ски подход — еволюционен, системнофункциониращ, процесуален); параме¬
тър, изразяващ степента на редукционизъм; параметри на културологическия
език; параметър, изразяващ валидността на обобщението и определящ типа
обобщение; параметър, характеризиращ избора на понятиен апарат; параме¬
тър на избор на изследователски проблеми; параметър, изразяващ механизма
на промяна; параметър на взаимодействието на емпиричен анализ и теоре¬
тично обяснение; параметър, отнасящ се до начина на обяснение, обуслове¬
ността на типа обяснение, избора на обектите на обяснение и т.н. Ще
разгледам подробно само първите четири параметри поради две причини: а)
по-голямата степен на значимост, която притежават за екологическата ант¬
ропология в сравнение с останалите параметри и б) ограничения обем на
работата. Но за да се илюстрира функционирането и на част от останалите
параметри, ще се спра накратко на техни конкретни приложения на основата
на коментара на А. Вайда за книгата на М. Харис — „Добро за ядене: загадки

54



,.2на храната и културата , както и на основата на дискусията, породена впос¬
ледствие между двамата автори в същия брой на сп. „Human Ecology“. За
по-голяма яснота ще изложа накратко проблемната ситуация, емпиричния
материал, позициите и тезите на двамата автори. Напоследък в някои от
дискусиите в областта на културантропологията, отнасящи се до хранител¬
ните навици нададена етническа общност, особено остро се противопоставят
схващанията на материалистите и на структуралистите. За М. Сахлинс спе¬
цифичните изменения при оценяване на понятията — ядивност/неядивност,
не могат да се обяснят чрез биологичните, екологичните или икономическите
предимства, които предлага предпочитането на определен вид храна. Той
обяснява това явление във връзка с различията между културите на етничес¬
ките групи и символизираното на тези различия в конкретни културни кодове,
част от които са и хранителните навици3.

Според М. Харис обаче е възможно да се обяснят измененията и особе¬
ностите на културните навици, като се търсят практическите, утилитарните
основания за това явление, като доказателственият материал се състои от
биологичните, екологичните и икономическите предимства4.

Емпиричният материал в книгата на М. Харис5 е свързан с избягване кон¬
сумацията на говеждо месо в Индия, на свинско месо в Средния Изток и
практиката на канибализъм в някои райони на Мексико.

М. Харис анализира хранителните навици на определени етнически групи,
свързани с предпочитането/непредпочитането на определен вид храна. Той се
опитва чрез конкретни емпирични данни да обясни тяхната причинна обусло¬
веност с помощта на принципа за баланса между реалните ползи/приходи и
разходи/разноски, които носи на етническата общност предпочитането/неп-
редпочитането на даден вид храна.

А. Вайда заема трета позиция, която се различава предимно в методоло-
гическо отношение от позицията на М. Харис. Той критикува М. Харис в
липсата както на емпирично, така и на теоретично основание за въвеждането
на принципа ползи/разходи, с помощта на който М. Харис се опитна да обясни
хранителните навици; в непрактичността на изследователската програма, из¬
ползувана в зависимост от приложението на този принцип и др.

Параметърът, определящ хода на тази дискусия, се отнася до механизмите
и начина на обяснение — дали обяснението се гради върху обективно пред¬
писани закономерности или не почива върху твърд сценарий и се извлича от
обобщенията на конкретните case studies: ,,... В същото време аз откривам
фундаментални пропуски в неговите схващания относно обяснението — пише
А. Вайда в коментара си за книгата на М. Харис. — Тези пропуски се отнасят
по-специално до неговите претенции за причинния приоритет на обективно
предписаното състояние на равновесие между разходите и ползите/приходите
и неговото недостатъчно внимание към механизмите, чрез които разходите и
приходите на практика могат да повлияят върху тяхното възприемане, разп¬
ространение или устойчивост.“
Друг параметър, който играе роля в дискусията, е този, изразяващ взаи¬

модействието между емпиричен анализ и теоретично обяснение или степента

55



на отклонение на теоретичните принципи от конкретния емпиричен анализ.
И отново коментарът на А. Вайда — въпреки ясно изразената монистична
теоретична нагласа, в част от емпиричнитеанализи на М. Харис Вайда отк¬
рива една разнородна комбинация от монистични .теоретични убеждения и
плуралистична практика при анализ на конкретен емпиричен материал. Или
функционирането на параметъра, изразяващ обусловеността на типа обясне¬
ние, степента на правдоподобност на обяснението и избора на обектите на
обяснение. Типът обяснение се обуславя от методологическата позиция. Дали
обяснението ще бъде изградено по принципа на обратната връзка или върху
еднопосочната причинно-следствена зависимост — в първия случай механиз¬
мите на обратна връзка ще оправдаят включването на ползите/приходите в
това, което се обяснява. В противен случай „ползите“ биха се превърнали в
субпродукт без обяснителна стойност както за действията, които са ги поро¬
дили, така и за идеите и намеренията, стоящи зад тези действия. Правдопо-
добността на теоретичното обяснение се изразява в това, дали следствието
може да се превърне в причина или не — т.е. „ползите“ могат ли да се
превърнат в причина. Според А. Вайда в принципа на М. Харис „ползите“
могат да се превърнат в причина чрез различни механизми: преднамерено-
то/съзнателнр действие и естествената селекция или механизмът на усилва¬
нето — например чувствата на задоволство, които изпитват бедните фермери
от млечните продукти или от изораването на полетата с техните волове,
усилват любовта им към кравите и говедата и отвращението от мисълта да
ги убиват и изяждат. Но докато това чувство не е несъзнателно, то не може
да бъде взето предвид. Или механизмът на естествената селекция — някои
фермери, които избягват да ядат говеждо месо по религиозни причини, успя¬
ват да устоят на изкушението да заколят и изядат своите говеда по време на
периодите на стрес, породени от продължителни суши, за разлика от други
фермери, и впоследствие тези фермери ще имат много по-голяма полза от
това, че имат говеда за оране отново при настъпването на дъждовните периоди
и ще бъдат много по-способни от другите да издържат себе си и своите
семейства, като в случая са им помогнали не само техните стопанства, но и
религиозните им вярвания и поведение. Или определянето на избора на обек¬
тите на обяснение — този аспект на параметъра за обяснението ще се разгледа
на основата на статията на А. Вайда — „Действията и последиците като
обекти на обяснение в хуманната екология“6 — и по-точно твърдението му,
че не само действията на хората, но и техните последици за обкръжаващата
ги среда са от значение като обекти на обяснението. А. Вайда се противопос¬
тавя на друга традиция в хуманната екология, представена от учени с по-ясно
изразени антропологически интереси, които обръщат внимание предимно вър¬
ху поведението като резултат от факторите на обкръжаващата среда и пре¬
небрегват поведението като причина за настъпване на определени последици
в обкръжаващата среда.

Но -илюстрациите на функционирането на тези параметри остават непълни,
защото не е потърсено тяхното приложение в отделните направления на еко-
логическата антропология, а са разгледани само в рамките на методологи-

56



ческия индивидуализъм на А. Вайда, противопоставящ се на културния ма¬
териализъм на М. Харис. Но както вече подчертах, приложението на тези
параметри ще остане на ниво илюстративен материал и ще представлява една
въвеждаща страна към по-пълното и подробно разглеждане на конкретното
функциониране на: параметъра, определящ избора на изследователски едини¬
ци; параметъра, определящ избора на променливи; параметъра на създаване
на модели на изследователския процес и параметъра, изразяващ степента на
редукционизъм.

Параметър, определящ избора на изследователски единици (обусловеност
на избора изследователски единици от типа изследователски подход — ево¬
люционен, системнофункциониращ, процесуален). Неоеволюционистите ос¬
новават своите анализи предимно на две изследователски единици —
специфична и обща еволюция. Общата еволюция наподобява силно дълго
пренебрегвания възглед в биологията, че еволюцията е прогресивна и води
към създаването на нови и по-добри форми в следващите етапи. Така се въ¬
веждат и установяват малък брой от еволюционни етапи. Специфичната мул-
тилинеарна еволюция е тясно свързана с работите на Дж. Стюърд. Археолози
и социални антрополози си сътрудничат в изследването на видовете земеде¬
лие и появата на държавата в направлението на неоеволюционизма, адапти¬
райки техники от общата теория на системите, така например дебатите по
отношение на това, дали съществуването на социална стратификация пред¬
хожда или следва произхода на държавата. Използува се аналитичната сила
на някои причинни теории за формиране на държавата, универсалността на
моделите при образуването на морските държави и ползата от разграничени¬
ето между морска или първична и вторична държава. При неофункционализма
основната концептуална единица е популация, разгледана в опозициите: по¬
пулация — социален ред и популация — индивиди. Важна роля играе поня¬
тието адаптация — функционалната приспособеност на популациите към
обкръжаващата среда. При процесуалната екологическа антропология основ¬
ните единици са правене/взимане на решение и актьори/актьор. И при трите
направления в екологическата антропология типът изследователски подход
определя избора на изследователски единици. Ако подходът е еволюционен
както при неоеволюционизма, тогава и изборът на изследователските единици
ще се ограничи в рамките на диахронните измерения, независимо дали те ще
бъдат модифицирани (както на практика се получава при повечето case studies)
или ще се търсят изчистените им форми, въпреки че според мен в случая е
налице една обща матрица на изследователските единици, защото независимо
дали става въпрос за обща или специфична еволюция, и в двата случая се
търси взаимоотношението между обкръжаваща среда и носители на опреде¬
лена култура. Следователно тук, а както ще видим и в останалите две нап¬
равления на екологическата антропология, се наблюдава не само
обусловеност на избора на изследователските единици от типа изследовател¬
ски подход, но и от дисциплинарния характер на съответната изследователска
програма. А оттук може да се направи и изводът за наличието на вътрешна
методологическа картина в екологическата антропология. При неофункцио-

57



нализма се търсят функциите на популацията, които я запазват като такава
в самата нея и функциите, благодарение на които тя се адаптира към обкръ¬
жаващата я среда и които я запазват като такава спрямо други популации.
При процесуалната екологическа антропология в основата стои процесът,
процесуалните взаимоотношения, наличието на някакво причинно-следствено
протичане, действието, проследено изцяло — от неговото зараждане през
мотивирането му до взимането на решение и разиграването на това решение
в конкретна ситуация от определен брой актьори. Интересен в случая е ста¬
тутът на актьора — едновременно разгледан и като основен източник на мо¬
тиви — оттук на действие — и като извършител на това действие, като негов
изпълнител, но в никакъв случай само като действуващо лице. Като че ли се
разчита повече на прецизен анализ на параметрите, обуславящи поведението
и промяната на поведението вътре в популацията, както и на по-прецизен
анализ на процесите, пораждащи икономически, политически и социални ре¬
шения. Описват се действителни психологически процеси на правене/взимане
на решение чрез локализиране на когнитивни алтернативи и на процедури за
избор между тях, както и на икономически модели на „правене“ на избор, т.е.
актьорите, действуващи в зависимост от определен брой ограничения, разпо¬
лагат с оскъдните си ресурси спрямо йерархични серии от цели.

Параметър на избор на определен брой променливи и на отношението
между тях (дали културните и екологическите променливи са зависими, ре-
лативни или независими). Терминът „променлива“ в екологическата антро¬
пология се използува, за да означи всеки елемент в едно емпирично
изследване. Това, разбира се, е общо дефиниране, което следва да се специ¬
фицира в зависимост от конкретните направления в екологическата антропо¬
логия. Като осъзнато включен термин в понятийния апарат и като назована
единица на емпиричния анализ, той започва да се употребява първоначално
и продължава предимно да се използува от неофункционалната екологическа
антропология. Може би защото едва неофункционалната екологическа антро¬
пология започва да търси функциите между културните и екологическите
изследователски единици, които на емпирично ниво не могат да се изразят
по друг начин освен чрез отношение между променливи. Обикновено промен¬
ливите се класифицират като зависими, независими и релативни или междин¬
ни променливи. Решаваща е ролята на независимите променливи, защото
различията и промените в тях са свързани с различията или промените в
зависимите променливи при всяка изявена закономерност. Наблюденията на
независимите променливи предлагат основа за предсказване, за разлика от
зависимите променливи, чието поведение се предопределя от независимите.
Релативните или междинни променливи се срещат по-рядко в изследванията
по екологическа антропология, но по принцип те се избягват от социолозите
и антрополозите, защото означават теоретични конструкти или понятия, въ¬
ведени за интерпретация на функционалните зависимости между променли¬
вите или по-точно поради незадоволството на учените спрямо обяснителната
сила на чисто функционалните описания на различните отношения.

58



При културекологическия метод на Дж. Стюърд се наблюдава една осо¬
бена селекция на променливи, подбиране на елементи от културната и обк¬
ръжаващата природна среда за анализ. Причина за този подбор е схващането
на Дж. Стюърд за невъзможността да се изследват „цели култури“ и изиск¬
ването на неговия метод да се обръща внимание предимно на онези особе¬
ности, за които емпиричният анализ показва, че са най-тясно въвлечени в
оползотворяването на обкръжаващата среда по културен начин. Тези особе¬
ности или тези подбрани променливи Дж. Стюърд обозначава като „културно
ядро“7. По същия начин вместо да разглежда „цели обкръжаващи среди“, той
фокусира вниманието си върху онези особености на обкръжаващата среда,
които са значими за конкретните адаптации. Примерите на Дж. Стюърд са
„разположението на водни дупки в пустинята, които са жизнено важни за
номадските племена и народи, както и видовете и сезоните за прилив на риба,
които предопределят навиците на речните и морските народи“. Но както от¬
белязва Клифърд Гиъртс8 — това разграничение и спецификация на промен¬
ливи позволява изместването на заден план на такива въпроси като влиянието
на обкръжаващата среда върху културата, т.е. общият и основен теоретичен
въпрос на екологическата антропология се измества от други по-конкретни
въпроси като — как си взаимодействуват специфичните културни и средови
променливи, по какъв начин се регулира тяхното функциониране, доколко
стабилна е системата, която те изграждат и т.н. Според Гиъртс такива въп¬
роси са насочени не толкова към обясняване на произхода на конкретните
културни черти и културни модели, колкото към обяснение на начина, по
който те функционират независимо от техния произход. Но за да свърже
разграничението на променливи с търсенето на причините за техния произход,
Дж. Стюърд използува крос-културните сравнения. И оттук неговото заклю¬
чение, че появата на едни и същи взаимоотношения между културни и средови
променливи при култури, които не са в контакт една с друга, е доказателство
за „степента на неизбежност“ на определени културни черти (например „ос¬
новните особености на патриархалните банди“) и на определени екологически
адаптации, схващани като причинно-обуславящи. Но това твърдение може да
бъде атакувано по няколко начина. Така например може да се зададе въпрос
относно самото съществуване на значими съответствия между културните
черти и екологическите адаптации според Дж. Стюърд. Защото той не създава
адекватни крос-културални образци за проверяване на значимостта на съот¬
ношенията, а следва процедурата на избор на определени случаи, при които
връзката между конкретните културни черти и екологически адаптации е ясно
изразена. Но процедурата не посочва броя на случаите, при които могат да
се изследват само екологически адаптации, но не и културни черти, или кул¬
турни черти, но не и адаптации. Освен това основанието за заключението, че
екологическите адаптации са „причинно-обуславящи“ и екологическите про¬
менливи са независими, а културните променливи — зависими — подлежи
на съмнение. С други думи, съществуват случаи, при които се наблюдава
точно обратното — зависими са екологическите, а не културните променливи
— определени „социални“ фактори (например организацията на труда) са

59



оопределящи за определени екологически адаптации. Оуен Латимор , пишеики
за „селскостопански основи и социални форми“ в историята на Китай, твърди,
че „напоителната и отводнителната системи са могли да произлязат върху
примитивната основа на семейния труд, но те не са могли да променят сел¬
скостопанския характер на широки райони, ако социалните форми не са пре¬
раснали в колективен труд“. В такива случаи вероятно съществуват
механизми на обратна връзка между социалните фактори и екологическите
адаптации и би било необходимо да се търсят взаимнообратими зависимости
между причините и следствията, а не елементарна еднолинейна причина-след¬
ствие последователност.

Как функционира параметърът на избор на определен брой променливи и
на отношението между тях при неоеволюционизма в екологическата антро¬
пология? Развитието на този параметър в неоеволюционизма се определя от
характерната за това направление концепция за обща и специфична еволюция,
която както примирява многобройните спорове относно семантиката на по¬
нятието „еволюция“, така и създава една гъвкава корелация между култур¬
но-еволюционно-историческите обобщения и идеализации, и културно-
екологическо-адаптивно-конкретните и полеви изследвания. Оттук и промен¬
ливите, с които се работи, са генеративни и селективни. Генеративните про¬
менливи изграждат материала за селекция, а селективните функционират в
рамките на тази селекция. Но отношението между тях е основано предимно
на принципа на позитивната обратна връзка. Променливи, изграждащи изсле¬
дователски единици като енергийна употреба, производство на храни и попу-
лационен размер, си взаимодействуват помежду си предимно с механизмите
на позитивната обратна връзка за разлика от осмислянето на този параметър
при неофункционалната екологическа антропология, където същите парамет¬
ри си взаимодействуват на принципа на негативната обратна връзка. При
неоеволюционизма отношението между променливите не се съсредоточава
главно върху критерия зависимост/независимост, а върху критерия — гене-
ративност/селективност. Но безспорно най-масова употреба в емпиричните
анализи на екологическата антропология на този параметър и неговата най-
пълна изява се наблюдава при неофункционалната екологическа антрополо¬
гия. Същността на неофункционализма е обяснението на специфични аспекти
на социалната организации и култура чрез функциите, които те изпълняват
при адаптирането на локалните популации към техните обкръжаващи среди.
Оттук и тематичното и проблемно разглеждане на променливите като средо-
ви, обусловени от обкръжаващата среда, и културни, мотивиращи и изразя¬
ващи поведението на конкретната локална популация. Но 'за разлика от
осмислянето на този параметър при културната екология на Дж. Стюърд, тук
не се работи само с определени променливи от първия и втория, тип, а с
променливи, определящи съвсем конкретен емпиричен анализ. Друга харак¬
терна черта на този параметър при неофункционализма е обусловеността му
от параметъра за избор на изследователски единици в неофункционалната
екологическа антропология. Изследователски единици като „носеща способ¬
ност“, калорийни ресурси и адаптация предполагат както по-висока степен

60



на квантификация в изследването, така и дават възможност за пряко наблю¬
дение на функциите и променливите, които ги изграждат. Тук можем да
говорим за т.нар. квантитативни променливи, които са два вида — контину-
ални (например разстоянието или възрастта), т.е. между всеки две числа,
колкото и близо да се намират едно до друго, е възможно да има друго число
и дискретни променливи (каквито са паричните доходи и популацията, където
броят се увеличава скокообразно, не може да съществува друго число между
един цент и два цента, или между един човек и двама човеци).

Така например функционирането на системите на подвижното земеделие
може да се определи много лесно чрез следните квантитативни променливи:
налична земя; необходимо количество земя на глава от населението; брой на
годините, когато земята се оставя за угар; брой на годините, когато земята
се обработва; популация10. С други думи, в един емпиричен анализ, изслед¬
ващ „носещата способност“ на дадена популация в конкретна обкръжаваща
среда, целта ще бъде измерването и изследването на отношението между тези
променливи и на самите променливи така, че да се определи онази пределна
точка, отвъд която популацията не може да продължава да расте, без този
процес да предизвика известни нарушения върху основния ресурс на систе¬
мите на променливото земеделие — земята. Същността на „носещата спо¬
собност“ е да се разкрие как напрежението от страна на ресурсите се усеща
и се посреща от съответни приспособления, направени от популацията, за да
намали това напрежение. Тези приспособления могат да се появят или в
хомеостатична, или в динамична форма. И оттук ново отношение между клю¬
човите променливи. Докато при хомеостатичната форма ключовите промен¬
ливи функционират в строго определени граници (размер, плътност,
енергийни доходи и разходи), то при динамичната форма границите не са
строго фиксирани. Параметърът на избор на определен брой променливи и
на отношението между тях може да се наблюдава и в дискусията между М.
Харис и А. Вайда. М. Харис изразява становището си, че основното различие
между него и А. Вайда е това, каква роля играят чувствата в селекцията „за“
или „против“ иновациите. Според перспективата на културния материализъм
любовта към кравата във всичките си прояви, дори представена в съответен
контекст, не може да се счита за независима променлива в процеса на селек¬
ция. Според М. Харис А. Вайда не успява да обясни причините, според които
менталните или емик-компонентите на социокултурните системи не могат
да се третират като приоритетни причини за табуто, забраняващо клането на
крави, и оттук причинната зависимост между последиците-ползи и любовта
към кравата. Ако произволни чувства, желания и намерения се възприемат
като принципни ограничители на културната селекция, биха възникнали два
неразрешими проблема: защо в конкретна култура възниква едно намерение
вместо друго, т.е. да се обичат кравите вместо свинете например. И защо
подобни намерения възникват или не възникват в други култури...

Употребата на този параметър при процесуалната екологическа антропо¬
логия се обуславя от параметъра, определящ характера на използувания по-
нятиен апарат. Същата зависимост се наблюдава и при функционирането на

61



този параметър в културната екология на Дж. Стюърд, както и при неоево-
люционизма и неофункционализма. Параметърът, определящ характера на
понятийния апарат (и при трите дотук разгледани направления), от своя стра¬
на се определя от типа изследователски процес. При културната екология на
Дж. Стюърд типът изследователски процес се обуславя от техносредовия
детерминизъм, следователно параметърът, определящ характера на понятий¬
ния апарат, ще бъде изграден на основата на понятия от техносредовия де¬
терминизъм, а следователно и параметърът, определящ избора на
променливи, ще зависи от него. При неоеволюционизма параметърът, опре¬
делящ характера на понятийния апарат, ще зависи от изследователския про¬
цес, основан на принципа на еволюционизма, следователно и параметърът,
определящ избора на променливи, ще функционира в рамките на една еволю-
ционистка парадигма. При неофункционализма параметърът, определящ из¬
бора на понятиен апарат, ще бъде в зависимост от един функционалистки
изследователски процес, следователно понятийният апарат ще се изгражда
на основите на понятието „функция“ и неговите производни, и оттук параме¬
търът за избор на променливи ще бъде в тясна връзка с този, определящ
избора на конкретен функционалистки понятиен апарат. Това означава, че и
при процесуалната екологическа антропология, както и при останалите три
направления в екологическата антропология параметърът за избор на промен¬
ливи ще зависи от параметъра, определящ понятийния апарат, който се обус¬
лавя от изследователския процес. Следователно изследователския! процес
на процесуалната екологическа антропология ще определи избора на поня¬
тиен апарат, основан на понятието „процес“ и неговите производни, който
параметър от своя страна ще определи избирането на такъв брой променливи,
които най-добре могат да детерминират едно емпирично изследване, издър¬
жано в границите на процесуалната екологическа антропология. Друга осо¬
беност на този параметър в процесуалната екологическа антропология е, че
характерът на променливите се определя от нейните концептуални компонен¬
ти — демография; проблеми, свързани с обкръжаващата среда; адаптивни
стратегии; марксизъм, от една страна, и, от друга страна — от зависимостта
— социална организация-култура-процес. И защото изборът на фактори на
обкръжаващата среда и изборът на социални и културни фактори не е толкова
прост поради това, че природата на техните отношения надминава така из¬
вестното противопоставяне между детерминизъм и посибилизъм, затова и
изборът на променливи в процесуалната екологическа антропология не е ед-
нолинеен, т.е. променливите, свързани с факторите на обкръжаващата среда,
взаимодействуват непосредствено и в най-тясна връзка с променливите, свър¬
зани със социалните и културни фактори.

Параметър на създаване на модели на изследователския процес (доколко
картината на изследователския процес като вътрешна методология е от зна¬
чение). Докато при културната екология на Дж. Стюърд, както и при неоево¬
люционизма и неофункционализма в екологическата антропология моделите
на изследователския процес се изграждат предимно на статиката и динами¬
ката на системното ниво и се търсят закономерности и теоретични перспек-

62



тиви предимно в границите на екосистемите, то при процесуалната екологи-
ческа антропология моделите на изследователския процес се създават под
прякото влияние и следователно носят всички особености на моделите-актьо¬
ри, въведени и развити в културната антропология от социалната антрополо¬
гия. Моделите-актьори всъщност са част от ориентирането на антропологията
от социалната структура към социалния процес, от разглеждането на попу¬
лациите като еднакви цялости към изследване на многообразието и промени¬
те в тях, преходът от нормативни към поведенчески аспекти на социалните
отношения.

Моделите-актьори притежават няколко предимства в сравнение с модели¬
те-системи: при тях се обръща внимание на по-голяма част от социалната
организация, те позволяват по-прецизен анализ на параметрите на поведени¬
ето, както и на изменението на поведението в популациите, при тях се извър¬
шва по-добро изследване на отношението конфликт-конкуренция, също така
те предлагат потенциални възможности за изследване на промяната чрез ана¬
лиз на процесите, които пораждат икономически, политически и социални
отношения. Специално за процесуалната екологическа антропология важно
място заемат моделите правене/взимане на решение, които условно могат да
се разделят на два типа: когнитивни и микроикономически модели. Когни-
тивните модели са характерни за когнитивната антропология и представляват
опит да се опишат действителни психологически процеси на взимане на ре¬
шение в условията на поле от алтернативи, както и откриване на процедурите
за избор между тях. При тези модели се анализират контексти, в които ин¬
дивидите трябва да изберат поведенческа стратегия, често в зависимост от
социалния си статус. Установяването на местоживеене след женитбата и оси¬
новяването са най-често срещаните теми. Тези модели крият полезни връзки
между изследванията на местните системи за класификация и действителното
поведение на индивида. Такива етносемантични модели са били установени
за решенията, свързани със земеделието на бразилските изполичари, както и
за пазарните решения на западноафриканските продавачи на риба11. Тези мо¬
дели често се прилагат при ситуации, в които алтернативите са краен брой и
могат да бъдат разграничени по-скоро чрез дискретни, отколкото чрез конти-
нуални променливи. Краен брой са и параметрите, влияещи върху изборите,
както и изходните положения, резултатите от тези избори. При икономичес¬
ките модели актьорите, действувайки принудително, разпределят оскъдните
ресурси така, че да постигнат йерархично подредени серии от цели. Тук по-
голямо внимание се обръща върху резултата от решението и е по-малък ак¬
центът върху правенето/взимането на решение. Тези модели се прилагат към
ситуации с по-голяма несигурност и двусмислие, където алтернативите и
резултатите от изборите не са така ясно определени. Алтернативите могат
да се разграничават както чрез континуални, така и чрез дискретни промен¬
ливи и могат да бъдат повлияни от голям брой параметри. Пример за изпол¬
зуване на тези модели са усилията на Барт12 за откриване на модели,
пораждащи социална организация. Заимствувайки от теория на игрите, той
се опитва да обясни политическата организация сред Патаните като структу-

63



ра, която се е породила от голям брой индивидуални решения, направени от
актьорите, действуващи при различни ограничения и принуди. Така, докато
при системите-модели се акцентира върху значението на факторите от обк¬
ръжаващата среда при оформянето на колективни модели на поведение, то
при моделите-актьори или при процесуалните модели се обръща внимание
предимно на индивидите и на тяхното взимане на решение. Моделите-актьори
третират променливите от обкръжаващата среда като част от относително
статичен комплекс от външни ограничители, спрямо който индивидите отго¬
варят и се адаптират.

Параметър, изразяващ степента на редукционизъм. Ще използувам поня¬
тието за редукционизъм в неговия общоприет смисъл: методологическа ори¬
ентация към конструиране на изследователски предмети за сложни обекти по
аналогия на конструираните изследователски предмети за сравнително по-
прости обекти. Разбира се, тук няма да разглеждам т.нар. общ редукциони¬
зъм, присъщ за всички направления в екологическата антропология,
произлизащ и закодиран в самото название „екологическа антропология“, ко¬
ето предполага и съществуването на детерминизъм и посибилизъм. По-скоро
ще разгледам конкретни прояви на редукционизма в отделните направления
на екологическата антропология. Условно ще приемем съществуването на
три степени на редукционизъм — когато той е налице; когато може както да
бъде, така и да не бъде налице, и антиредукционизъм. Естествено антиредук-
ционизмът не се среща в екологическата антропология, но ще го използувам
за ориентир при разглеждането на останалите две степени. При културната
екология на Дж. Стюърд се среща техносредовият редукционизъм или свеж¬
дането на обяснението на културни феномени до обяснение на факторите на
обкръжаващата среда. При това направление на екологическата антропология
редукционизмът се проявява в своята първа степен. Нека си припомним трите
процедури на Дж. Стюърд, които той използува при емпиричните си анализи:
1) изследване на отношението между обкръжаващата среда и експлоатираща¬
та или експлоативна технология; 2) изследване на поведенческите модели,
които се наблюдават при експлоатирането на определена област, чрез сред¬
ствата на определена технология; 3) степента, в която моделите на поведение,
проявени при експлоатирането на обкръжаващата среда, влияят върху други
аспекти на културата. Ясно се забелязват основните фактори на анализ —
технологични фактори и фактори на обкръжаващата среда. И оттук партику-
ларизмът, неизбежен за подхода на Дж. Стюърд — невъзможността да се
разглеждат цели култури, а само онези техни особености, за които емпирич¬
ният анализ показва, че са въвлечени максимално в оползотворяването на
обкръжаващата среда чрез начини и средства на културата и вместо да се
разглеждат общи обкръжаващи среди, да се фокусира вниманието само върху
онези техни особености, които са значими за конкретните адаптации. При
неоеволюционизма и неофункционализма редукционизмът може както да бъ¬
де налице, така и да не бъде. Например твърдението на някои неофункциона-
листи, че основните елементи на технологията, обкръжаващата среда и
демографията определят социалната структура и култура, и екстремистката

64



културно ориентирана гледна точка, като 1ази на М. Сахлинс например, спо¬
ред която културата трябва да се разглежда в свои собствени измерения. Или
ясно изразеният редукционизъм на емпирично ниво при разглеждането на
калорийните проблеми — предпочитанията към определен вид месо и опре¬
деляне значението на оскъдността на даден вид ресурси за обяснение на зна¬
чими характеристики на културата в поречието на р. Амазонка. М. Сахлинс
твърди, че предпочитанията на определен вид месо отразяват дълбоко вкоре¬
нени културни значения, а не хранителното качество или наличността на ме¬
сото13. Докато за разлика от М. Сахлинс, М. Харис и Рос заемат точно
обратната позиция, че предпочитанията на различни видове месо отразяват
тяхната наличност и хранително качество14. При определяне значението на
оскъдността на ресурсите за обяснение на важни особености на културата в
поречието на р. Амазонка15 — доколко популационният натиск върху ресур¬
сите и произтичащата конкурентност между местните популации може да
обясни основни особености на социалния живот като размера на общността,
постоянство при заселване и модели на политически съюз или война — глед¬
ната точка отново се разделя — за или против редукционизма в екологичес-
ката антропология? И тук възможността за проява на редукционизъм се крие
в противопоставянето между еколози и структуралисти. Така например изис¬
кванията от прот.еин до нивото на физиологичните нужди с готовност се въз¬
приемат като „екологични“, но как да се възприемат изискванията,
необходимостта от протеин извън физиологичните нужди, какво е мястото на
културните нужди? Това са част от въпросите, които се задават в дискусията,
свързана със статията на А. Джонсън — „Редукционизъм в културната еко¬
логия: случаят Амазонка“16. Разбира се, в тази дискусия се търсят и други
пътища, които биха могли да изведат културната екология от ограниченията
на редукционизма чрез комбиниране на структурни и екологични подходи при
емпиричните анализи. Въобще търсенето на методологически синтез е като
че ли една от предпоставките за намаляване на степента на редукционизъм
в екологическата антропология, което в по-голяма степен се постига при
процесуалната екологическа антропология. Естествено тук също не можем
да говорим за антиредукционизъм. Защото дори и тук поради важното място,
което заемат в изследователския процес моделите-актьори, има опасност от
увеличаване степента на редукционизма в рамките на неговия социално обус¬
ловен вариант. Подобно е положението и при по-голямата част от анализите
на неофункционалистите, при които редукционизмът се проявява в рамките
на еколого-адаптивните си измерения. Но при екологическата антропология
може да се наблюдава и т.нар. проециране на чужда теоретична позиция,
което не означава непременно поява на редукционизъм. Така например един
социобиолог, който пише за екологическата антропология, неминуемо ще
отбележи, че човешкото поведение, както и поведението на другите животин¬
ски видове, се формира под влиянието на естествената селекция върху гене¬
тичните изменения. Акцентът се поставя предимно върху генетичната основа
на човешкото поведение, а не върху културната. Конструирани са и по-общи
и формални модели на дуални наследствени системи, при които отношението

65



на генетичната към културната приспособимост се специфицира, а не се аб-
солютизира единият или другият вид. Културата и гените се разглеждат като
наследствени системи с взаимно свързани, но точно определени и разграни¬
чени свойства. Параметърът, изразяващ степента на редукционизъм, е въз¬
можно да се прояви обаче в най-голяма степен при методологическия
индивидуализъм на А. Вайда, който е всъщност част от процесуалната еко-
логическа антропология. В редица свои статии А. Вайда доказва успешно
способността на методологическия индивидуализъм да разреши част от не¬
разрешените въпроси в екологическата антропология независимо от ясно из¬
разената степен на редукционизъм в тях. Методологическият индивиду¬
ализъм изразява становището, че социалните явления трябва да бъдат обяс¬
нявани в рамките на психологическите измерения и ситуации на участниците
в тези явления. Обикновено за методологическия индивидуализъм се изказват
две твърдения. 1. Всяка социална теория, отнасяща се до социални общности,
събития и т.н., може да се редуцира до теория или теории, отнасящи се само
до индивидите. 2. Такава редукция е може би невъзможна в определен конк¬
ретен случай, но тя е възможна по принцип. В зависимост от разглеждането
на тези два въпроса може да се допусне или да не се допусне наличието на
редукционизъм в методологическия индивидуализъм. Недопускането на ре-
дукционизма е свързано със следните тези: 1) социалните общности и събития
имат множество реализации; 2) конкретният акт на индивида има множество
социални описания; 3) индивидуалните поведения, описващи социални роли,
имат имплицитно социално съдържание. И оттук — методологическият ин¬
дивидуализъм е по-скоро тезис за обяснение, отколкото тезис за редуциране
на теории. Оказва се трудно да се оцени методологическият индивидуализъм
по параметъра, изразяващ степента на редукционизъм.

Характерът на разгледаните проблеми изисква сериозно и задълбочено
отношение и голямо количество доказателствен материал, което за съжаление
не може да се направи тук поради ограничеността на обема на работата.
Главната цел е постигането на единна методологическа позиция в екологи¬
ческата антропология. В своя чист вид тя може да се постигне, но все пак
могат да се търсят единни методологически измерения, които да определят
основните насоки в изследователския процес на екологическата антрополо¬
гия. До този момент проблемът е бил почти неразрешим, защото повечето
от изследователите, работещи в областта на екологическата антропология, са
последователи на методологическия плурализъм, а тези, които са успели да
създадат някаква монистична теоретична школа и да се ръководят от нейните
методологически монистични принципи, в повечето случаи са стигнали до
крайност и до методологически редукционизъм. А същността на проблема се
крие в липсата на основен критерий, на базата на който могат да се изведат
оперативни методологически принципи.

Тук се опитах да постигна такъв критерий, анализирайки характерната
проява на научната рационалност в един клон на културантропологията. Ос¬
новно понятие бе параметърът на научна дейност, разбран като рационален
стандарт за осъществяване на изследователския процес. Сравнителният ана-

66



лиз на въведените параметри между трите основни направления на екологи-
ческата антропология е първата стъпка към изграждането на цялостен логи-
ко-епистемологичен профил на тази фундаментална културологична
дисциплина. Осъществяването на тази стъпка бе и целта на тази работа.

БЕЛЕЖКИ

1 Гинев, Д. Историческа динамика па немарксисткото културологичсско познание.— Год. СУ. Истор. фак., 78, 1984, с. 134.
2 Vdyda, А.Р. Explaining What People Eat: A Review Article. — Human Ecology, 15,

1987, No 4.
3 Пак там.
4 Пак там, е. 493.
5 Harris* М . Good to Eat: Riddles of Food and Culture. 1985. Simon and Schuster, New

York.
6 Vayda* A.P. Actions and Consequences as Objects of Explanation in Human Ecology;

Environment, Technology and Society, No 51, Winter 1988.
Vayda* A.P,* R.A. Rappaport, Ecology, Cultural and Noncullural: Introduction to

Cultural Anthropology, 1968.
8 Пак там, c. 485.
9 гтПак там.
10 Brush* S.B. The Concept of Carrying Capacity for Systems of Shifting Cultivation,

AA, Vol. 77, 1975.
Or/ove, B. Ecological Anthropology. Annual Review of Anthropology, 1980, Vol. 9,

235-273.
12 Пак там, c. 247.
13 Пак там, c. 250.
14 Пак там, с. 252.
I3 Johnson* A. Rcductionism in Cultural Ecology. — Current Anthropology, 23, 1982,

No 4.
16 Пак там.

67



ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSITE DE SOFLX
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOGIE

КЪМ ТИПОЛОГИЯ HA ТЕОРИИТЕ НА КУЛТУРАТА
(Част 1)

ДИМИТРИ ГИНЕВ
Рецензент и редактор: акад. А заря Поликаров

Димитри Ги не в. К ТИПОЛОГИИ ТЕОРИИ
КУЛЬТУРЬ! (первая часть)
В работе проводится критический анализ существующих класификации

культурологических конструкции. На зтой основе делается попитка разрабо-
тать в трансцендентальном плане типологию, которая била бм более обхват-
ной чем анализованнмми. Типология базируется на следующих параметрах:
а) логическая структура теории; б) доминирующая процедура в процессе пос¬
троения теории; в) оеммеление онтологического статуса культурьц г) самос-
тоятельность теоретической конструкции; д) темпоральное измерение
теоретизации. Все зти параметри имеют значения трансцендентальньтх усло-
вий тематизации культурн. В типологии вьгделяютея 32 типа.

D i т i t r i G i n e v. TOWARDS A TYPOLOGY OF CULTURE
THEORIES (Part I)
The author has outlined a critical analysis of the main taxonomies of the

theoretical constructions in culturology. Against the background of this analysis
one is trying to develop from a transcendental viewpoint a typology which is more
comprehensive than the existing taxonomies. The typology is based on the following
parameters: a) the logical structure of the theory; b) the dominant procedure in the
process of theory constructing; c) the ontological status of culture; and d) the
temporal dimension of theoretization. 32 types of culture theories are differentiated.

69



ВЪВЕДЕНИЕ

Какво е теория на културата, какъв е критерият за теоретичност в култу-
рологията, как може да бъде идентифицирана една теоретико-културна кон¬
струкция и в крайна сметка, какво представлява логическият модел за такава
конструкция, са въпроси, които тук няма да ме занимават. С оглед на същес¬
твуващата концептуална развитост на дисциплините, в които се въвежда те¬
оретично понятие за култура, обсъждането на подобни въпроси е проява
по-скоро на излишен логико-епистемологичен педантизъм, отколкото дей¬
ствителна стъпка в решаването на актуални методологически проблеми. Дали
една теоретико-културна конструкция може да бъде моделирана като фор¬
мално-аксиоматична система с частична емпирична интерпретация или пък
нейният модел ще се основава върху неразложими до съждения семантични
цялости (концептуални пространства, модули, интерпретативни структури),
едва ли е от съществено значение. Но дали теоретичното тематизиране на
културата в толкова широк спектър от дисциплини — от етнографията до
социологията на масовата комуникация — се характеризира с поне минима¬
лен клас от общи параметри, е въпрос, който не би могъл да бъде отминат
от никоя методологическа рефлексия върху културологията. Ако на него се
отговори отрицателно, това би означавало да се отхвърли изобщо съществу¬
ването на конститутивно понятие за култура, т.е. понятие, което би могло да
бъде разгърнато в самостоятелен онтологичен модел. Понятията за култура
в различните дисциплини се отнасят до различни реалности, а това че същес¬
твува единен термин се дължи било на влиянието на определени традиции,
изиграли съществена роля във формирането на всички хуманитарни дисцип¬
лини, било на безкритичното пренасяне на термини от една дисциплина в
друга, било на конвенционални съображения за по-ефективен междудисцип-
линарен контакт, било на приключили някога с неуспех опити за универсали-
зиране на определен онтологичен модел за цялата хуманитаристика.
Позицията на инструментализиране и партикуларизиране на понятието за
култура днес все по-осезателно се превръща в доминантна тенденция. Кул¬
турата днес се схваща от хуманитаристите повече като евристична фикция,
отколкото като онтологична реалност (3, р. 161). Аз съм противник на тази
позиция. Но в не по-малка степен съм противник и на логическата й проти¬
воположност: схващането, че съществува универсален (за всички възможни
дисциплини и изследователски направления) логико-епистемологически мо¬
дел за теоретичната тематизация на културата и съответно, универсална те¬
ория на културата. Алтернативата и на двете позиции е положението, че
универсалността съществува не като концептуално завършена теория, а като
общовалидни логико-епистемологични параметри на теоретична тематиза¬
ция, които говорят не толкова в полза на една онтологична реалност sui
generis, колкото задават единна отправна система в типологизацията на тео-
ретико-културното многообразие. Така основополагащата теза на тази работа
гласи: вместо или инструментализиране и партикуларизиране на понятието
за култура, или постулиране на универсална теория на културата, конструи-

70



ране на единното „типологическо пространство“ на теоретизирането на кул¬
турата. Става дума за логико-епистемологична типология, която превъзхожда
по мощност и евристичност съществуващите предметно-тематични класифи¬
кации и типологии на теориите на културата.
Формулираната основополагаща теза определя до голяма степен и струк¬

турата на работата. Ще се спра първо на някои от основните съществуващи
типологии, след което ще се опитам да разкрия особеностите на логико-епис-
темолбгичната типология. Следващата стъпка ще бъде осмислянето на прин¬
ципните параметри в теоретична тематизация на културата и накрая,
формулирането на класификативните критерии и анализа на самите типове.

г

ПРЕДМЕТНО-ТЕМАТИЧНИ КЛАСИФИКАЦИИ НА ТЕОРИИТЕ
НА КУЛТУРАТА

Най-близкото до ума групиране на теориите на културата е съобразно
определената им от дисциплината, в която са построени, тематична насоче¬
ност. За класификация обаче в случая не може да се говори. Действително,
дисциплинарно изградените теории на културата — етнографски, социологи¬
чески, социалнопсихологически, социолингвистически, психоаналитически,
историко-лингвистически и т.н. — са ясно разграничени помежду си. Но сама
по себе си дисциплинарната принадлежност не е класификативен белег, за-
щото определената от нея тематична насоченост е вторична и случайна ха¬
рактеристика. Една и съща (примерно функционалистка) теория на културата
може (с по-голям или по-малък успех) да бъде използувана например както
в анализа на взаимовръзките между политическата организация и системата
от ритуали на едно примитивно общество, така и при разглеждането на со¬
циално-функционалната стратификация на определен език. В първия случай
тази теория ще бъде определяна (с оглед тематичната й насоченост) като
етнографска, във втория — като социолингвистическа. Тези категоризации
все още обаче нищо не означават, доколкото чрез тях не се изяснява статусът
на теорията в изследването на съответната дисциплинарна тематика. Мисли¬
ми са различни варианти: използуването на теорстико-културна конструкция
може да е резултат от напълно случайни и субективни съображения (ориги¬
налност, „концептуална естетичност“, излишна систематизация на резулта¬
тите и др.) и съвсем да не е органически вплетено в изследователската логика
на дисциплината; въвеждането на теоретико-културен обяснителен модел мо¬
же да има само ad hoc характер и да е обусловено от моментната обяснителна
недостатъчност на свойствените за дисциплината теории — с бъдещото кон¬
цептуално развитие на последните теоретико-културният модел ще се окаже
излишен; теорията на културата може да не конституира нов изследователски
предмет в рамките на дисциплината, но да бъде конфигуратор на конституи¬
ращите такива предмети теории (в частност тя може да бъде и интердисцип¬
линарен конфигуратор); тематизирането на културата може да бъде само
частна теоретична схема в концептуалната структура на някаква базисна за
дисциплината теория; теорията на културата може да бъде самата базисна

71



теория на дисциплината, в рамките на която става възможно конституирането
на отделните дисциплинарни изследователски предмети. Разбира се, списъ¬
кът няма претенции за изчерпателност. Но дори и само изброяването на тези
няколко възможности налага един важен извод: преди да се обсъжда каквато
и да било предметно-тематична класификация на теориите на културата, е
необходимо да се очертае картината на възможните статуси, които те могат
да имат в изследователския процес. Или формулирано пределно лаконично:
тематичното класифициране трябва да бъде предшествувано от логико-епис-
темологично ранжиране на теориите на културата. (Под логико-епистемоло-
гично ранжиране разбирам подредба на теориите от гледна точка на статуса
им в изследователския процес.)
Теорията получава своя „ранг" в епистемологичната организация на науч¬

ната дейност в зависимост от характера на задачите, които тя е призвана да
решава. С други думи, ключът към ранжирането на теориите на културата е
ранжирането на културологически релевантните изследователски задачи.
Следвайки този постулат, могат да бъдат разграничени четири основни ранга
теории на културата.

Теории от първи ранг,Методологически най-простата и същевременно най-
често срещаната изследователска задача в хуманитарните дисциплини е осъ¬
ществяването на т.нар. „прецедентно проучване" (case studies; Fallstudien).
Примери тук са различните културно-исторически реконструкции, определе¬
ни от строго специфични изследователски цели: реконструкцията на утвърж¬
даването на определен тип юридическа система; на формирането на
определена организация на политическия живот; на процеса на институцио-
нализация на различните форми на научност; на формирането на даден про¬
фесионален етос; на възникването и историческата динамика на определена
синкретична художествена форма (напр. исландската сага); на културно-ис¬
торически детерминирани трансформации в граматическата система на опре¬
делен език и т.н. Популярността на подобен род „прецедснтни проучвания“
в хуманитарните дисциплини не е случайна. Те напълно отговарят на духа и
идеологията на хуманитарно-научното мислене, в което генерализиращите
дедуктивно-номологични обяснителни схеми намират слаба приложимост, а
индивидуализиращите процедури имат безспорен приоритет. Тематизацията
на културата в плана на „прецедентните проучвания" е необходима дотолко¬
ва, доколкото въпросните индивидуализиращи процедури (херменевтична ин¬
терпретация, разбиращо обяснение, индивидуализиращо рационално
обяснение и т.н.) трябва да бъдат обезпечени с определени концептуални
схеми. Именно статус на ad hoc въведени концептуални схеми, а не на теории
имат културологичните конструкции в рамките на „прецедентните проучва¬
ния". И за да не звучи казаното твърде абстрактно, една илюстрация. Тя се
отнася до реконструкцията на генезата на определен литературен език. Кон¬
кретно тази реконструкция включва осмислянето на пет исторически процеса:
а) утвърждаването на относително висока степен на лексикална, стилистичес-
ка и граматическа обработеност на езика (в сравнение с нелитературните
езикови образувания — териториални и социални диалекти, различните видо-

72



ве жаргон, полудиалектите, формите на просторечие и старите езиково-етни¬
чески традиции), което означава формирането на критерии за селективност на
нововъзникващите лексикални, стилистически и морфосинтактически струк¬
тури; б) утвърждаването на определена степен на полифункционалност, га¬
рантираща възможността за функционално-стилово вариране; в)
постепенното регламентиране на селектираните структури и утвърждаването
на собствени (вътрешноезикови) критерии за литературност; г) постигане на
хомогенност, която в голяма степен снижава възможността за териториално
и социално вариране; д) постигане на пълна резистентност по отношение на
диалектите. Тези пет процеса не биха могли да бъдат „подведени“ под общи
закономерности, т.е. техните конкретни прояви във формирането на отделни¬
те литературни езици не биха могли да бъдат обяснени по дедуктипно-номо-
логичен път. (Действително в диахронната лингвистика са възможни
дедуктивно-номологични обяснения, но генезата на литературния език е твър¬
де мащабно явление и в никакъв случай не би могла да бъде сведена до
диахронно-лингвистически проблем.) Петте процеса могат да бъдат само in
concreto контекстуално осмислени в съответствие с особеностите на дадената
културно-историческа ситуация. Контекстуалното осмисляне означава обвър¬
зването в единна схема на фактори от културно-историческата ситуация. Те
могат да бъдат от най-различно естество — формиране на народност, прео¬
доляване на религиозни ереси и утвърждаване догматиката на официалната
черква (или друга клерикална институция), поява на устойчиво държавно ус¬
тройство, влияние на езически обичаи и езически писмени паметници, дифе¬
ренциация на светската от религиозната книжнина, диференциране на
художествени жанрове в литературата, вътрешноезикови трансформации и
пр. Контекстуалното осмисляне на всеки от процесите в генезата на литера¬
турния език не изисква изброените фактори да бъдат структурирани в теоре-
тико-културна конструкция, а само да бъдат логически обвързани в единна
концептуална схема, която няма претенции за валидност извън провеждането
на съответното „прецедентно проучване“.

Теории от втори ранг. Те възникват във връзка с изследователски задачи,
за чието решаване е необходимо изграждането на културологични конструк¬
ции като помощни теории спрямо теориите за основния предмет на съответ¬
ната дисциплина. Макар и помощни, те трябва да имат конститутивен, а не
ad hoc статус. Такива теории на културата се изграждат в дисциплини като
археология, крос-културална психология, теория на антропогенезата, истори¬
ческа география, социолингвистика, социология на масовите комуникации,
социология на науката, история на изкуството, литературознание и т.н. Никоя
от тези дисциплини не би могла да съществува без определена теоретико-
културна конструкция. За някои от тях би могло дори да се допусне, че тео¬
рията на културата изпълнява не помощни, а основни функции в
конституирането на дисциплинарните изследователски предмети. Най-типи¬
чен е примерът с крос-културалната психология. По идея тя трябва да изс¬
ледва зависимостта на психологическите параметри на познанието и
поведението от социалната динамика на различните култури. От тази идея

73



следва, че теорията на културата би трябвало да бъде основополагащата и да
има приоритет спрямо тематизиращата параметрите на познанието и поведе¬
нието психологическа теория, тъй като именно първата определя класа на
независимите променливи в изследователския процес. Като правило детер¬
миниращите фактори в крос-културалните психологически изследвания са ин¬
ституционалните кодекси, предаваните в процеса на социализация на
стереотипи, ценностите на традициите, сценариите на възможните социални
роли, нормите за комуникация, колективно възприетите стратегии за приспо¬
собяване и изменение на природната среда и всякакви други надиндивидуални
ценности, норми и стандарти. Към най-често изучаваните зависими промен¬
ливи спадат процесите на възприятие, мислене, изразяване на емоциите, мо¬
тивацията, усвояването на езика, индивидуалното и колективно когнитивно
развитие, формирането на личността, нормите за психическо здраве и етио¬
логията на различните психопатологични отклонения. Така основополагащата
идея на тази дисциплина предполага „вписването“ на психологическата тео¬
рия в контекста на културологическата. Действителното състояние на нещата
обаче е тъкмо обратното: в рамките на първоначално изградената психологи¬
ческа картина се търси релевантността на социо-културните фактори. С други
думи, различните психологически парадигми (бихеииористка, скинереанска,
неофройдистка, гещалтистка и пр.) определят различни критерии за релеван-
тност на културологическата конструкция. Затова в крос-културалната пси¬
хология много рядко се използуват готови (взети примерно от
културантропологията) теории на културата. В повечсто случаи тук са налице
„адаптирани“ към спецификата на базисната психологическа теория културо-
логични конструкции. В други пък от изброените по-горе дисциплини е много
трудно да бъде прокарана разграничителна линия между базисни и вторични
теории. Теориите за културата като че ли са се слели с основополагащите за
дисциплината теории. Такъв е случаят със социологията на науката. В кла¬
сическата й форма, представена от Мъртоновата традиция, социологическият
структурно-функционален анализ на научните институции по същество пре¬
раства в културологичен анализ на професионалния научен етос. В по-съвре¬
менните й форми (вкл. „новата вълна“ на когнитивната социология:
конструктивистките, релативистките, етнометодологическите и пр. програ¬
ми), разглеждащи „социалното производство“ на научно знание социологи¬
ческите анализи прерастват в интерпретативни културологични теории на
науката.

Теории от трети ранг. Това са теориите, изградени в собствено културо-
логичните дисциплини, т.е. в тези, в които културата се тематизира не като
помощен, а като основен изследователски предмет. За момента това са ме-
тодологически най-развитите и в логико-епистемологично отношение най-съ-
вършените културологични теории. Те удовлетворяват в основни линии
характеристиките на структурния модел на Снийд, както и характеристиките
на други холистични модели за научна теория. Например изходните дедук-
тивни постулати имат поне един модел, в който са валидни, т.е. съществува
поне една област на емпирично приложение на теорията, в която нейните

74



постулати винаги са изпълнени. Съществуват също и области, в които е въз¬
можна само частична интерпретация на теорията и класове от потенциални
области, т.е. такива, в които теорията би била валидна, при положение че се
спазват определени условия, В перспективата на „съждителния възглед“ за
научна теория, обсъжданите теории на културата са дедуктивни системи (в
частност с аксиоматична организация), в които съществуват експлицитни или
имплицитни правила за извод и критерии за проверка. Но логическата пъл¬
нота, еднозначната емпирична операционализация на понятията, формулира¬
нето на собствени критерии за верификация и опровержимост и т.н., всички
тези качества се постигат върху основата на „разумни ограничения“ на изс¬
ледвания предмет. Ограниченията следват както от дисциплинарната принад¬
лежност на теорията (към културантропология, социалантропология,
социо-културни модели на личността, история на културата, социология на
културата, сравнително културознание, теория на масовата култура, теория
на културната политика и т.н.), така и от явния или неявен методологически
и предметно-тематичен редукционизъм: културата или се изследва интеграл¬
но, но по подобие на некултурологически предмети (екосистема, езикова сис¬
тема, информационно-регулираща се' система), или ударението пада само
върху разглеждането на определен неин процес или подсистема — мит, ре¬
лигия, социални институции, „жизнен свят“, система на родствените отноше¬
ния, морални кодекси, светогледно-политически доктрини, художествени
ценности, процеси на акултурация, на културна дифузия и пр.

Теории от четвърти ранг. Най-сложният тип изследователски задачи в
хуманитаристиката (макроисторическа реконструкция на световната култура;
обща типология на културите; изследване на взаимоотношенията между под¬
системите „общество“ и „култура“ в системата на социалната дейност; изг¬
раждането на модели за отношението „език-култура“ и др.) изисква теория,
която да тематизира културата в нейната цялост, без при това да се допуска
какъвто и да било методологически или предметно-тематически редукциони¬
зъм. Сред множеството непреодолени трудности в процеса на създаването на
такива общи теории на културата трябва да бъдат споменати следните: лип¬
сата на изградена единна система от инварианти на културата, чисто концеп-
туализиране би довело до формулирането на инвариантите в структурата- на
културологичната теория — дискусиите около системата от инварианти,
предложена от Мърдок при съставянето на атласа на културите показват
сложността на задачата; липсата на модели за научна теория в методологията,
които биха „издържали тежестта“ на изискванията, налагани от спецификата
на изброените изследователски задачи; нетривиалното преодоляване на таки¬
ва съдбовни за теоретичната тематизация на културата в цялост дилеми като
„натурализъм —антинатурализъм“, „логически априоризъм — исторически ре-
лативизъм“, „холизъм — методологически индивидуализъм“, „реификациони-
зъм — редукционизъм“, „механицизъм — телеологизъм“, „интегративизъм —
партикуларизъм“ и др.; преодоляването на установените норми в „дисципли¬
нарната система на разделение на труда“ в изследването на културата (напр.
според Т. Парсънс теориите на културата в културантропологията са адек-

75



ватни за изследването на примитивните култури, докато различните версии
на еволюционистки структурно-функционални модели на културата в култур-
социологията са релевантни към обществата) и културите (от „междинен“ и
индустриален тип).
Понастоящем има изградени общи модели на културата, които не са ре-

дукционистки и изследват последната в нейната цялост, например модела на
В. Шлухтер, но те не удовлетворяват характеристиките на нито един от съ¬
ществуващите в методологията модели за научна теория (вкл. и за нетради¬
ционни теории). Възможно е в бъдеще да бъдат изградени теории на културата
от четвърти ранг, които да удовлетворяват определени стандарти за теоре-
тичност, но мисля, че предпочитанията трябва да бъдат отдадени на една
друга перспектива и съответно, стратегия; вместо търсенето на универсална
теория на културата, усилията да бъдат пренасочени към изграждането на
система от критерии за релевантност на „неуниверсалните“ (от втори и трети
ранг) теории на културата към различните типове изследователски задачи в
хуманитаристиката. Създаването на такава единна система или „регламент“
ще даде много по-голямо „оперативно пространство“ на културологичното
мислене в сравнение с изграждането на универсална теория на културата.

И така, теориите на културата от първи и втори ранг са твърде „слаби“,
за да могат да имат самостоятелна предметно-тематична ориентация (т.е. да
могат да конституират специфични предметни области), а теориите от чет¬
върти ранг са твърде мащабни, за да могат да бъдат прецизно концептуално
артикулирани. Затова предметно-тематичната класификация е смислена само
за теориите от трети ранг. Това са предимно теориите, построени в рамките
на културантропологията, поради което и най-елементарното им класифици¬
ране следва принципа на „отрасловото“ делене на тази дисциплина (вж. 1).
Повечето обаче от осъществените класификации са изградени по линията на
детайлирането на традиционното разграничаване между култур- и социалан-
тропологически теории, в чиято основа заляга начинът на осмисл51не на вза¬
имоотношенията между културна и социетална подсистема в рамките на
модела за социо-културна система (вж. 11 ). Най-сериозно внимание сред тях
заслужават класификациите на Р. Ронер и Р. Кизинг. Изходен пункт на пър¬
вата са противопоставките между поведенчески и идеационни и между номи-
налистични и реалистични теории на културата. Съответните критерии се
отнасят до съдържанието на понятието култура (организиран начин на пове¬
дение или система от символни значения) и до онтологичния статус на това
понятие (дали то е само теоретичен конструкт или се отнася до независимо
съществуваща реалност). Реалистичните теории, от своя страна, се делят на
„суперорганизмични“ (такива, които приемат културата за обективна незави¬
сима реалност, напр. като „континуум от екстрасоматични елементи“ — Л.
Уайт) и „когнитивистки“ (културата има особен реален статус в колективното
мислене, напр. теориите за културата като „когнитивна карта“ — Кардинър,
Мърдок и др.). Реалистичните теории, според Ронер, представляват различни
версии на схващането за културния детерминизъм (вж. 10).

76



Основното разграничение в класификацията на Кизинг също е между „по¬
веденчески“ и „идеационни“ теории на културата. Първият вид представлява
„агрегат“ от взаимопредполагащи се класове теории — еволюционни, еколо-
гически, теориите, изградени в рамките на т.нар. културен материализъм, и
теориите от направлението „нова археология“. Всички тези теории имат общи
предпоставки. Например възгледът за културите като надбиологични систе¬
ми, които служат на човешките общества за приспособяването им към тех¬
ните екологически условия на съществуване. Общи са и редица от
компонентите на тези системи: начините на икономико-технологическа орга¬
низация, селитебните модели, начините на социално групиране и формите на
институционализация на основните дейности.
Акцентът в „идеационните“ теории е върху научните и предаваните от

поколение на поколение модели, образци, регулативи и стереотипи. Затова
материалните артефакти, които заемат централно място в „поведенческите“
теории, се изключват като изследователски обекти в „идеационните“, тъй като
те не могат да бъдат „научени“. Обект на „идеационните“ теории са не арте¬
фактите сами по себе си, а тяхната семантика, която е основен социо-културен
регулатор. Кизинг разграничава три вида такива теории. Първият включва
етносемантичните теории на културата (напр. тази на С. Тайлър), които се
развиват в направлението на т.нар. когнитивна антропология. Свойствена за
този вид теории е интерпретацията на взаимоотношенията „култура — соци¬
ална система“ по образеца на структурно-лингвистичната интерпретация на
двойката „език— реч“. Социеталната система тук се схваща като поведенческа
система, която се регулира от „граматическите правила“ на културата, раз¬
бирана като „идеационен код“. Вторият вид „идеационни“ теории са структу-
ралистките (в смисъл на Леви-Строс), разглеждащи културата като
символно-комуникативни системи. И накрая, третият вид се представя от
интерпретативните теории, за които културата е символно-значеща система
в смисъл на К. Гийрц (вж. 6).
Разграничаването между втория и третия вид „идеационни“ теории в кла¬

сификацията на Кизинг е оправдано, тъй като различията тук са съществени.
Действително теориите на културата и на К. Леви-Строс, и на К. Гийрц са
семиотични, но в първия случай теорията е моделно-структуралистка, докато
във втория — херменевтично-семиотична. Теорията на Леви-Строс е насочена
към реконструирането на културата, схваната като съзнателни (нормативни)
и безсъзнателни модели на комуникация, разположени на три равнища —
родствени отношения, икономическа организация (опосредствуващо звено) и
езикова система. Трите равнища представят задължителните за всяка култура
„комуникация на жену“, „комуникация на имущества и услуги“ и собствено
езиковата комуникация. „Изследването на всяка от тези три системи е под¬
чинено на един и същ метод: те се отличават само по съответствуващата им
стратегия в рамките на единния свят на комуникацията.“ (8, р. 322). Клифърд
Гийрц отхвърля този вид теория на културата, посочвайки, че в стремежа си
да избегнат „реификацията“ на културата (характерна най-вече за „суперор-
ганизмичните“ теории), структуралистите основават своите конструкции вър-

77



ху твърде неблагонадеждния „брак между крайния субективизъм и крайния
формализъм“, който е не по-малко пагубен от пороците на поведенческите
теории (4, р. 12). Интерпретативната теория на културата, според Гийрц,
трябва да служи като средство за „многопластово описание“ на културата,
т.е. като средство за тълкуване (а не структурно-семиотична реконструкция)
на сложно организирания контекст от взаимосвързани символни системи, в
който се осъществява институционализираното човешко поведение. Тълкува¬
нето като познавателна процедура е твърде близко до традиционния херме-
невтичен подход и представлява разновидност на емикалния подход в
културантропологията, а схващането за културата като контекст от символни
системи се доближава до културфилософията на Е. Касирер. Така основният
проблем на интерпретативната теория на културата е „обезпечаването“ на
такъв „семиотичен подход, който дава достъп до концептуалния свят на раз¬
глежданите субекти, така че да стане възможно — в най-широкия смисъл на
думата — общуването с тях“ (4, р. 24).
Освен посочените класификации, съществува и една типология на теориите

на културата по предметно-тематична насоченост. Нейни автори са Д. Кеп-
лън и Р. Менърс. (Под типология в случая разбирам разграничаването на
типове по параметри, които нямат характера на бинарни класификативни кри¬
терии.) Методологическа основа на типологията е категориалното диферен¬
циране между обща теоретична ориентация и конструираната в нейните рамки
теоретична система (вж. 5). В действителност обаче Кеплън и Менърс се
задоволяват само с декларирането на това разграничение и по същество не
казват нищо нито за процеса на конструиране на теорията, нито за това, в
какъв смисъл последната е зависима от теоретичната ориентация. А това те
и трудно биха могли да направят, тъй като в тяхното изследване не се фор¬
мулира критерий за идентификация на теория в рамките на теоретичната ори¬
ентация. (Самото понятие за културантропологическа теория у тези автори е
твърде неясно. На някои места то се отъждествява с метод, на други — с
изследователска програма или изследователски проект, на трети — с обяс¬
нителна схема или начин на обяснение, а на четвърти — дори с конкретни
изследвания. Например известното изследване на М. Нимкоф и Р. Мидълтън
за зависимостта на структурата на семейството от типа икономическа орга¬
низация в различните култури, което се основава на различни теории на кул¬
турата, се разглежда като особена техно-икономическа теория.) Очевидно
Кеплън и Менърс тълкуват теоретичната ориентация, от една страна, като
методологически подход, а, от друга — като изследователска традиция (в
смисъл близък до този на Лаудън) в културантропологията. Но тъй като и в
двата случая функциите на теоретичната ориентация по отношение на теори¬
ята не се изясвяват, неясна остава и връзката между типологията на ориен¬
тациите в културантропологията — еволюционна, функционалистка,
екологическа и историцистка, и типологията на теориите на културата —
технико-икономически, структурно-социални, идеологически и персоналист-
ки. За изграждането на типологията на теориите авторите използуват модел
за социо-културна система, в който се разграничават четири подсистеми —
икономическа, социална, идеологическа и личностна. Типовете теории се по-

78



лучават в зависимост от това, променливите на коя подсистема ще бъдат като
детерминанти в динамиката на цялата система. Моделът наистина е твърде
елементарен, но все пак не толкова, че да може да бъде универсален за всички
изброени теоретични ориентации. Това означава, че могат да съществуват
теории на културата (и в действителност те не са малко), които са несъвмес¬
тими с този модел за социо-културна система. Накрая би трябвало да се
отбележи, че в съвременната културантропология (да не говорим за култу-
рология изобщо) има парадигми, които не биха могли да се отнесат към някоя
от четирите теоретични ориентации.

ТЕОРЕТИКО-КУЛТУРНОТО МНОГООБРАЗИЕ
В ЛОГИКО-ЕПИСТЕМОЛОГИЧНА ПЕРСПЕКТИВА

Предметно-тематичните класификации и типологии на теориите на култу¬
рата приемат като предпоставка онова, чиято възможност трябва да бъде
обяснена. Тематичната ориентация не е изходен факт, а е артефакт от целия
процес на теоретизация. Теоретичната ориентация може да бъде „уловена“
едва тогава, когато завърши тематизацията или, което е същото, предметното
конституиране1. Следователно първичният въпрос на една типология на тео¬
риите на културата трябва да бъде въпросът за възможността на теоретичната
тематизация на културата. Но културата съществува за нас (или: ние я имаме
като мислима реалност) първоначално (в логически и исторически смисъл)
като теоретичен конструкт, а не като всекидневна очевидност. Това че всеки
що-годе образован от нас има (независимо от теоретичните си възгледи) ин¬
туитивна представа за културата и че в нашия всекидневен език (най-вече
езика на „високото всекидневие“ — журналистика, публицистика, политичес¬
кия жаргон и жаргона на оперативната изкуствоведска критика) се употребява
думата „култура“, не е свидетелство за съществуването на културата като
специфична дотеоретична мислима реалност. Налице е по-скоро обратното

2 ..явление: овсекидневяването на едно теоретично понятие . Но след като кон¬
ституирането на културата като теоретичен предмет има (историческо и ло¬
гическо) предимство по отношение на всяко друго осмисляне на културата,
то тогава възможността за теоретична тематизация означава в трансценден-
тален план и възможността на самата култура. Логико-епистемологичните
предпоставки, които правят възможна всяка една културологична тематиза¬
ция, са и предпоставки за съществуването на културата като мислима реал¬
ност. Същевременно тези предпоставки са и инварианти в многообразието от
теоретико-културни конструкции и в този смисъл са и параметри в типоло-
гизирането на това многообразие. С това най-общо се очертана стратегията
на една трансцендентална епистемология в типологизацията на теориите на
културата. Задължителните параметри (трансцендентални условия) на всяка
възможна теоретична тематизация на културата са:
1) планът на изграждане на теорията, чиято реализация намира израз в

логическата структура на теорията;
2) доминиращата познавателна процедура при изграждането на теорията;

79



3) осмислянето на онтологичния статус на културата;
4) начинът на изграждане на теорията с оглед използуването на образци

от други изследователски области;
5) начинът на осмисляне на темпоралното измерение в процеса на теоре-

тизация.
На тези параметри съответствуват пет класификативни критерия, които

разграничават теориите на културата съответно на:

I. формалистични (Ai) и емпирични (Аг);
II. експланативни (Б1) и интерпретативни (Бг);
III. холистични (Bi) и партикуларистични (Вг);
IV. редукционистични (П) и антиредукционистични (Гг);
V. диахронни (Д1) и синхронни (Д2).

Логическата структура на формалистичните теории (поне по идея) е близка
до структурата на формално-аксиоматичните теории. Очевидно затова е не¬
обходимо културата да бъде осмислена не като емпирична реалност, а като
когнитивна структура, подлежаща на формална реконструкция. Това факти¬
чески е начинът на разглеждане на културата в компонентния анализ, когни-
тивната антропология и етносемантиката, където тя се осмисля като
концептуално пространство, матрица от семиотични образци, семантичен
фрейм, когнитивна карта, система от взаимнотрансформиращи се семиотични
кодове, базисен класификативен модел на мисленето и пр. Във всички тези
случаи културата се представя като формална структура, която остава неиз-
менчива спрямо клас от операции с нейните елементи. Разграничителната
линия между формалистичните и емпиричните теории на културата е прие¬
мането или отхвърлянето на тезиса, поддържан в най-явен вид от представи¬
телите на етносемантиката, че културата се състои от ментални феномени,
които могат да бъдат анализирани чрез формални методи, подобни на онези
на математиката и логиката. Формалистичните теории на културата предс¬
тавляват логически доведената докрай структуралистка програма в културо-
логията. Типична в това отношение е мисълта на един, макар и не толкова
типичен структуралист, Едмънд Л ийч: „Ако искаме да обмислим структурата
на културата не просто в общи категории, тогава е необходимо да се разработи
изкуствена формална отправна система; в този случай ние сме принудени да
изследваме така, сякаш че решаваме проблеми в математиката.“ (7, р. 7). От
методологична гледна точка емпиричните теории на културата са такива, в
които се търси формулирането на емпирически верифицируеми и фалшифи-
цируеми положения. (Разбира се, ако разсъждаваме от гледна точка на модела
на Снийд, този критерий за емпирична теория на културата трябва да бъде
ревизиран: това е теория, чиито постулати са удовлетворени в поне една
емпирична област.)

80



Конструирането на теория на културата върви ръка за ръка с разработва¬
нето на основната познавателна процедура в изследователския процес. Труд¬
но е да се каже дали теорията или процедурата има логически приоритет.
Налице е по-скоро взаимно предполагане: в изграждането примерно на една
структурно-функционална теория на културата функционалисткият начин на
обясмение (като основна познавателна процедура) определя понятийния апа¬
рат и начина на операционализиране на теорията, но, от друга страна, обяс¬
нителните постулати стават възможни в рамките на теорията. Този факт дава
именно основание разработването на основната познавателна процедура да
се разглежда като относително независим параметър в теоретичната темати-
зация на културата. Използуваните в културологията познавателни процеду¬
ри могат, да бъдат сведени до две основни: нормализиращо обяснение и
херменевтична интерпретация.

В действителност става дума за два най-общи типа процедури, имащи
множество конкретизации в различните изследователски програми. Норма¬
лизиращото обяснение обединява всички процедури, които имат обяснителен
характер, т.е. спазват общата схема на дедуциране на експланандума от екс-
плананса, но не са номотетични (вж. 9). Не включвам номотетичния тип обяс¬
нение като основна познавателна процедура в културологията, защото
неговата онтологична предпоставка — обясняваното явление да бъде атрибу-
тивен елемент на естествен механизъм, т.е. механизъм, аналогичен на опис¬
ваните в естествените науки — се приема само от някои крайни (най-вече в
антропологичната екология и социобиологията) натуралистични програми в
културологията. Независимо от множеството си конкретизации, нормализи¬
ращото обяснение във всички случаи „рационализира“ експланандума чрез
разкриването му като явление, което трябва да се случи, ако съответната
система продължи да удовлетворява определени норми. Базисната онтоло¬
гична предпоставка на нормализиращото обяснение е съществуването на „ра¬
ционален агент“, който е носител на контекстуално априорни принципи. По
идея тези принципи разкриват природата на човека като културно същество.
Така например в теорията на Малиновски „рационалният агент“ е носител на
принципи за организация на колективната дейност по удовлетворяването на
основните биологични потребности на човека; в теорията на Леели Уайт —
на принципи за максимален енергодобив и оптимално организиране на енер¬
горазхода; в теорията на Дж. Стюард принципите се отнасят до оптималното
екологическо приспособяване и т.н. Херменевтичната интерпретация пред¬
поставя съществуването не на контекстуално априорни принципи, а на потен¬
циално неограничен интерпретативен контекст. Целта на прилагането на тази
процедура е не нормативното „рационализиране“ на явлението, описвано от
експланандума, а „диалогът“ с автора на явлението (от тривиалната всекид¬
невна случка до културния паметник с историческа значимост). Независимо
от множеството конкретизации, общият знаменател е итерацията на херме-
невтичния кръг. Структурата на последния неизбежно води до повтарянето
му, без при това да може да бъде формулиран критерий за финалност на
процедурата. Херменевтичната интерпретация започва с конфигурирането на

81



интерпретативния контекст, в чиято цялост визираното явление мож£ да бъде
„разбрано". Критериите за релевантност на този контекст се определят от
мисловния хоризонт на интерпретатора. Очевидно, че за интерпретацията на
сюжетен мотив от руската класическа литература интерпретаторът, форми¬
рал начина си на мислене в съгласие с принципите на евангелистката теоло¬
гия, ще конфигурира съвършено различен контекст в сравнение с онзи, който
следва естетиката на социалистическия реализъм. Но и в двата случая, за да
може да се осъществи „разбирането“, е необходимо, преди да се очертае
контекстът, да се фиксира явлението, подлежащо на интерпретация. В това
се състои и апорията на херменевтичния кръг: целостта на контекста е необ¬
ходимо условие за индивидуализирането на явлението, но, от друга страна,
предварителното фиксиране на явлението е задължителен акт за контексту¬
алната му интерпретация. Херменевтичният кръг не е порочен кръг в логи¬
ческия смисъл на думата. Порочният кръг е по дефиниция затворен; от него
няма изход. Обратно, поради диалогичността на интерпретацията, поради то¬
ва че интерпретаторът може да актуализира различни „сектори“ на мисловния
си хоризонт и с това да конфигурира различни интерпретативни контексти и
да разбира в тях по съответен начин интересуващото го явление, херменев¬
тичният кръг е винаги отворен. Но отвореност не означава разрешимост. Все¬
ки изход от определен херменевтичен кръг води до изпадане в нов такъв.
Принципната отвореност и същевременно неотстранимостта на кр^говостта
на херменевтичната интерпретация е причина за нейната потенциална безк¬
райност. Друг важен момент на тази основна за хуманитаристиката процедура
е нейната неканонизираност. Интерпретаторът е свободен да конфигурира
различни контексти. Начинът на преминаване от един в друг херменевтичен
кръг не е регламентиран, нито алгоритмизиран, а е въпрос на импровизация
и творческо въображение. Това, че в различните контексти интерпретираното
явление „говори“ или „реагира“ по различен начин, предизвиквайки интерп¬
ретатора да актуализира един или друг „сектор“ на своя хоризонт, е основа¬
нието за определянето на процедурата като аналогична.
Херменевтичната интерпретация не е просто „дублираща“ нормализира¬

щото обяснение процедура, която предлага алтернативен познавателен сце¬
нарий. За определен тип изследователски ситуации херменевтичната
интерпретация е неизбежна. Това са всички онези ситуации, в които използу¬
ването на конструкция от рода на „рационалния агент“ се оказва невъзможно.
Например, когато в рамките на определено етиологично изследване още пър¬
вите повърхностни наблюдения показват драстичната несъвместимост на по¬
веденческия етос на племето и контекстуално априорните принципи за
рационално поведение, характерни за културния модел на изследователя. То¬
ва, което последният наблюдава, са по-скоро ирационални агенти, формирали
ирационално общество. С други думи, онтологичната предпоставка на нор¬
мализиращото обяснение налага строги ограничения в прилагането на тази
процедура. Обяснението посредством нормативното „рационализиране“ на
явлението, описвано от експланандума, е неприложимо, в случай че агентите
следват рационални принципи, определени от културен модел, несъвместим

82



с принципите на „здравия разум“, свойствени за културата на изследователя.
Такива са повечето случаи в културантропологията3. Затова изследователят
тук не може да започне с „нормализирането“ на конкретното интересуващо
го явление, а с рационализирането на един ирационален за него свят — света
на чуждата нему култура. (Разбира се, в подобно положение се оказва не само
културантропологът, а и всеки друг, изследващ феномени, непреводими на
неговия собствен културен модел.) Херменевтичната интерпретация и диа-
логичната изследователска установка стават неизбежни, когато трябва да се
решава проблемът за културната (и съответно рационална) несъизмеримост.
В културантропологията конкретно, след като изследователят установи не-
съизмеримостта между собствената си културна картина за света и тази на
туземците, той няма никакви основания да приема, че в тяхното световъзп-
риемане съществува понятие примерно за дух, тъй като подобно допускане
се имплицира единствено от неговата собствена картина. Изследователят е
длъжен първоначално да „изключи“ (доколкото това е възможно) категори-
алните разчленения на своето световъзприемане. Само така той би могъл да
се „срещне“ с туземеца; да достигне до неговото автентично световъзприе¬
мане. Но ако той се освободи напълно от собствената си културна картина
за света, той не би могъл да „рационализира“ възприеманата от него дейст¬
вителност. Изходът от тази парадоксална ситуация е очертаването на начал¬
ния херменевтичен кръг. От една страна, „феноменологичната редукция“ на
собствената културна картина означава постигане не на позицията на транс-
ценденталното его, а постепенно потапяне в нативното световъзприятие на
изследваната общност. От друга, в полевите си наблюдения изследователят
протоколира „чисти факти“, подлежащи на интерпретация. В контекста на
(главно емпатически) постигнатите нативни матрици на световъзприемане
„чистите факти“ получават смислова натовареност, чиято интерпретация от
своя страна изисква разширяване на контекста. С това итерацията на херме-
невтичния кръг влиза в ход. Каква теория на културата би съответствувала
на херменевтичната интерпретация? Очевидно теоретичната структура би
трябвало да отразява структурата на интерпретативния процес по същия на¬
чин както хипотетико-дедуктивният строеж на експланативните теории отра¬
зява дедуктивно-номологичния характер на обяснението. Но спецификата на
херменевтичната интерпретация слага своя печат не само върху теоретичната
структура, а и върху нещо много по-съществено: начина на осмисляне на
понятието за култура. В експланативните теории това понятие е първично,
тъй като присъствува в постулатите на теорията. Ако то бе само производно
понятие, то тогава (като аналитични следствия) обяснителните схеми на те¬
орията нямаше да са културологични (явленията нямаше да се обясняват с
културни фактори) и културата не би била автономен теоретичен предмет.
По предпоставка обаче нормализиращите обяснения са културологични, тъй
като нормализиращите фактори (норми, стандарти, стереотипи и т.н.) са кул¬
турни (а не социетални, психични или каквито и да било други) елементи.
Затова в експланативните теории на културата въпросното понятие винаги се
дефинира имплицитно (в смисъл на Хилберт): първичните понятия се дефи-

83



нират в контекста на дедуктивното разгръщане на теорията. За отбелязване
е, че имплицитните определения са импредикативни, т.е. те по необходимост
допускат съществуването на предметите, включени в дефиниендума като еле¬
менти от съвкупност, която не е конструктивно обоснована (не е показан
методът на нейното построяване), а е просто постулирана. Обратно, херме-
невтичната интерпретация е конструктивна процедура: нейното прилагане не
допуска имплицитно дефинируемо понятие за култура. Итерацията на хер-
меневтични кръгове е и процес на конструиране на интерпретирания предмет.
(Затова мисля, че връзката между херменевтиката и конструктивистката ме¬
тодология е повече от външна.)

И все пак какво представлява понятието за култура от гледна точка на
осъществяването на херменевтичната интерпретация? В съответствие с прин¬
ципната афиналност на процедурата, то не е фиксирано аналитично понятие,
а е процес на концептуализиране на интерпретативния контекст като изменя¬
ща се с всеки нов херменевтичен кръг конфигурация от културни смиели, в
която се постига задълбочаващо се разбиране на смисъла на интерпретирано¬
то надбиологично (т.е. символно) явление на човешкото съществуване. Осъ¬
ществяването на процедурата като итерация на херменевтични кръгове
означава постъпателно разширяване на интерпретативния контекст. Така
смисловото обогатяване на релевентния контекст за интерпретация — което
е вътрешен момент от осъществяването на процедурата — е и херменевтично
конструиране на понятието за култура4. В пределите на интерпретативната
теория културата се разкрива — ако използуваме метафоричен образ — ед¬
новременно като структурно сгъстяваща се и по площ разширяваща се мрежа
от смиели. Или по сполучливите слова на основната фигура в интерпрета¬
тивната културология Клифърд Гийрц „културата като взаимосвързани сис¬
теми от ... символи е не сила; нещо към което социалните събития, поведения,
институции или процеси могат да бъдат отнесени каузално. Тя е контекст, в
който изброените елементи могат да бъдат смислено, т.е. плътно (thick) опи¬
сани“ (4, р. 14). Целта на една интерпретативна теория на културата е не да
ни даде верифицируем и фалшифицируем концептуален модел на културата,
а да ни помогне в намирането на достъп до концептуалния свят на субектите,
с които (като етнолози, социалантрополози, историци, фолклористи, религи-
оведи или социални психолози) се стремим да общуваме. Именно тази цел
определя, според Гийрц, логико-епистемологичните особености на интерпре¬
тативната теория на културата. Основното разграничение, характерно за екс-
планативните теории, между дескриптивен (или „обзервационен“) и
обяснителен теоретичен пласт (или език) в интерпретативните теории се тран¬
сформира в разграничение (до голяма степен относително) между плътно
описание и спецификация (или по терминологията на Гийрц: диагноза), т.е.
между установяването на значението, което социалните действия имат за
техните извършители, и осмислянето на това значение в контекста на цялос¬
тния социален живот на съответно общество. „Диагностичният“ характер на
интерпретативните теории е онова, което най-вече ги отличава епистемоло-
гично от експланативните теории. Интерпретативната теория на културата —
84



смятат привържениците на този теоретичен тип — трябва да служи не за
генерализация на резултатите, получени от различни изследвания с оглед
формулирането на „абстрактни регулярности“, а за генерализация на резул¬
татите, получени от всяко отделно изследване. Този твърде мъгляв тезис
принадлежи също на Гийрц, който го изяснява посредством аналогия с диаг¬
ностичните медицински теории. Последните служат именно за обобщаване
на резултати от изследване на индивидуални случаи. Чрез апарата на тези
теории се установява наличието на симптоми или кластери от симптоми,
които се осмислят в цялостна клинична картина, но това осмисляне в никакъв
случай не е подвеждане на емпиричните наблюдения под общи „покриващи“
закони. Симптомите, дори да могат да бъдат измервани, не могат да са тео¬
ретически предвиждани; те могат единствено да бъдат диагностицирани.
(Очевидно, че при такива предпоставки за етиологията на всяко заболяване е
необходима отделна диагностична теория.) Интерпретативната теория на кул¬
турата по замисъла на създателите си би трябвало да има същия епистемо-
логическй статус, както и диагностичните теории. Тя обаче не диагностицира
симптоми или кластери от симптоми, а символни актове или кластери от
символни актове и целта е не терапията, а тълкуването на социалния дискурс.
Липсата на дедуктивна структура означава, че тя не може да служи и като
средство за теоретично предвиждане. Но интерпретативното диагностициране
на символни актове в много случаи може да води и до тяхното „антиципира-
не“. Разбира се, антиципацията, направена в рамките на интерпретативната
теория, е съвсем различна от дедуктивно-номологичното предвиждане. Тя се
дължи не на аналитичната техника, а на „диалогичната природа“ на тази те¬
ория. Характерът на херменевтичната интерпретация определя вътрешната
парадоксалност на интерпретативната теория: колкото повече се разширява
и усложнява тематизирания от теорията контекст, толкова в по-голяма сте¬
пен, поради възникването на нови интерпретативни перспективи, нараства
незавършеността и логическата непълнота на теорията.
По третия класификативен критерий, съответствуващ на параметъра за

осмислянето на онтологичния статус на културата, теориите се разделят на
холистични и партикуларистични. Всяка теория на културата експлицитно
или имплицитно предпоставя определен модел за социо-културна система.
Това е така, тъй като осмислянето на културата (независимо дали ще бъде
номиналистко, концептуалистко или рсалистко) винаги се осъществява в пла¬
на на съотнасянето й към социалното поведение. Може да се приема, че
културата има самостоятелно битие или че е само епифеномен на друга ре¬
алност; може тя да се разглежда като детерминант на цялото човешко същес¬
твуване или само като съвкупност от зависими\променливи; при всички
положения обаче културата става теоретически „видима“ чрез социалното
поведение. Теоретикът улавя културата в социалните организации, институ¬
ции, формални и неформални колективи, общности, социални роли, статуси
и сценарии. Независимо в каква онтология теоретикът ще осмисля културата,
на него тя винаги му е дадена като структурираност на социалното поведение.
Оттук и неизбежността на предпоставянето на модел за социо-културна сис-

85



тема в теоретизирането на културата. Разграничаването на теориите на хо-
листични и партикуларистични се извършва с оглед особеностите на този
модел. Холистичните теории не допускат артикулирането на социо-култур-
ната система на зависими и независими променливи и съответно ориентира¬
нето на културологичния анализ към изследване на траекторията на динамика
на системата. Те поставят ударението върху структуралната интегралност на
социо-културната система, в която взаимоотношенията между социетална и
културна подсистема се схващат по образеца на отношенията между пара-
дигмална и синтагматична ос на езика. Културата се представя като парадиг-
мални структури: модели за социално взаимодействие, за екологическо
приспособяване, за селищна организация, за политическо устройство, техно¬
логични парадигми, образци на икономически взаимоотношения и т.н. Подоб¬
но на дълбинните граматически структури те се предават по надбиологичен
път като научени модели за социално поведение. Партикуларистичните тео¬
рии предпоставят максимално диференциран модел за социо-културна систе¬
ма, като при изграждането на самата теория се търси разкриването на
динамиката на взаимоотношения между отделните елементи. Вместо цялос¬
тни парадигми, в партикуларистичните теории се тематизират класове от
сложно преплетени схеми на взаимодействие между технологични, икономи¬
чески, политически, религиозни и други елементи на институционализирани
сфери на поведение. Ето защо в центъра на вниманието тук е не „езикът“ (т.е.
идеационните парадигми на социо-културните системи), а „речта“ (външно
изразената структура на социално поведение, вкл. и материалните артефакти
като въплъщения на поведението). Затова партикуларистичните теории на
културата могат да бъдат определени и като бихевиорални такива.
По следващия критерий теориите се разделят на редукционистични и ан-

тиредукционистични. Фактически това разделение може да бъде схванато в
две относително самостоятелни опозиции: номиналистки и реалистки теории
(от онтологична гледна точка) и натуралистични и антинатуралистични (в
методологичен план). Постулатите на антиредукционистичните теории ут¬
върждават културата като самодостатъчна (т.е. със собствени механизми на
функциониране и цели за осъществяване) система, която не би могла да бъде
тематизирана и изучавана по естествснонаучен път. (Последователните анти-
редукционистични теории изтъкват една по-силна клауза: като теоретичен
предмет културата не би могла да бъде редуцирана не само до естествено-
научни, но и до всякакви други надбиологични, но не специфично културоло-
гични предмети. Очевидно тук се предпоставя, че културата не е тъждествена
на цялата „втора природа“ на човешкото съществуване.) Предикатът „анти-
редукционистична“ има двойствено значение. От една страна, той се отнася
до невъзможността чрез интертеоретична редукция езикът на културологич-
ната теория безостатъчно да бъде преведен на езика на друга теория. От друга,
той изразява несводимостта (и неизиодимостта) на отличителните качества
на културата като самодостатъчна система до (от) индивидуални (биологични
и психологични) особености. Индивидите са само носители, но не и опреде-
лители на тези качества. Най-съществената клауза в редукционистично-номи-

86



налистичните теории е, че културата няма самостоятелно битие не само в
смисъла на „суперорганизмична“ реалност, но и в концептуалисткия смисъл
— като специфична когнитивна структура. Културата е само теоретичен кон-
структ, съществуващ единствено в главата на изследователя. Логическото
оправдание за въвеждането на този конструкт са установените регулярности
в човешкото поведение (вж. 12). Както отбелязах още в началото на тази
работа, през 80-те години номиналистичните програми в културологията оп¬
ределено вземат връх и днес редукционизмът е доминираща тенденция. (Това
своеобразно „девалвиране“ на понятието за култура е твърде специфична
тема, за да бъде дискутирана тук.) Накрая следва да се изтъкне и фактът, че
в методологичен план трудно може да се прокара ясна разграничителна линия
между натуралистични и антинатуралистични теории на културата. Напри¬
мер понастоящем във все повече структуралистки програми, които истори¬
чески са възникнали и са се развили като алтернатива на натурализма, се
приема напълно натуралисткият постулат, че бинарните опозиции на семио-
тичните културни кодове съответству ват на неврофизиологични структури в
мозъка.
Отношенията между третия и четвъртия параметър, респ. класификативен

критерий, се нуждаят от известни уточнения. Става дума за определени съм¬
нения дали не съществува корелативност между класовете теории, разграни¬
чени по тези критерии. С други думи, съмнението е дали холистичността на
една теория на културата не имплицира еднозначно нейната антиредукцио-
нистичност и, обратно, нейната партикуларистичност — редукционистичност-
та й. Ако това действително е така, то тогава обособяването на два параметъра
и съответно критерия се оказва неоправдано. Налице са по-скоро два аспекта
на един и същ параметър (критерий). Съмненията се разсейват, когато се
установи, че и четирите комбинации, получени по двата критерия (п съответ¬
ствие с използуваните обозначения: В1Г], В i Гг, В2Г1, В2Г2), са възможни и
имат реални илюстрации. Комбинацията В1Г2 включва всички теории, които
постулират т.нар. културен детерминизъм: възгледът, че културата е същ¬
ност, която поражда, контролира и регулира поведението. Подобна културо-
логия очевидно има родствена връзка с хегелианската метафизика на
абсолютния дух. Но метафизическата хипостазация на културата е неизбеж¬
на, след като на нея й се приписват едновременно холистичност и битийна
самодостатъчност. Теориите, отнасящи се към комбинацията В2Г2 почиват
върху постулат, който може да бъде определен като културологичен детер¬
минизъм. Неговата формулировка гласи: културните процеси (спецификата
на определена национална култура, интерференцията на културни модели в
дадена епоха, културната дифузия, формирането на характерна семиосфера и
т.н.) трябва да бъдат осмисляни в културологични (а не социологически, пси¬
хологически, икономически и пр.) термини. Културологичният детерминизъм
е единствено методологическа установка. Той не води до реификацията на
културата като абсолютна същност. Същевременно това е методологическа
установка, която постулира приоритета на културологичното осмисляне само
по отношение на културните явления и процеси. Те трябва да бъдат разглеж-

87



дани като детерминирани от собствено културни променливи и структури от
такива променливи, а не като производни на биологически, психологически,
лингвистически, социологически или каквито и да било други структури. По
отношение на явления и процеси, които не могат категорично да бъдат опре¬
делени като културни (напр. изменението в ценностната ориентация на дадена
социална група, формирането на личността, кризисните явления в семейната
институция, новите форми на секуларизация на религиозността, политизаци¬
ята на хуманитарните науки и т.н.), културологичният детерминизъм е рав¬
ноправна методологична установка наред със социологическия или
психологическия детерминизъм5. Комбинацията В1Г1 включва теориите, ко¬
ито — с оглед осмислянето на пределните основания на културата — се
свеждат до психологически, социологически, когнитивистки или естествено-
научни теории, постулиращи холистични структури. Такива са теориите на
гещалт-психологията, дълбинната психология, социологията на познанието,
а в по-ново време теории от областта на изкуствения интелект, кибернетични
теории и теории от самоорганизационната парадигма. Накрая комбинацията
В2Г1 се отнася до всички радикални бихевиористки теории, в които културата
е конвенционално въведен термин, отнасящ се до класове от зависими про¬
менливи на поведението.
Последният критерий в предлаганата типология разграничава теориите на

културата на такива, които тематизират предмета си като стационарен (син¬
хронни теории), и такива, представящи го като развиващ се във времето (ди-
ахронни теории).

Въз основа на петте класификативни критерия се получават 32 възможни
типа теории на културата. Илюстрирането им с примери и обсъждането на
техните особености ще бъде предмет на втората част на студията.

Б Е Л Е Ж К И

1 Ето защо дори основното разграничение между „идсационпи“ и „поведенчески“
теории се оказва твърде условно и нс базирано върху достатъчно ефективен критерий.
Например в такава „идсационпа“ теория, като опази па Леви-Строс, понятието „кул¬
турно пространство“ се тълкува както „идеациоппо“ (като ссмиотично пространство
па комуникативните процеси), така и „поведенчески“ (като пространствена организация
на динамиката па социалните процеси по подобие на схващането за социално прост¬
ранство в урбансоциологията на Чикагската школа, градската екология или изследва¬
нията в т.нар. прокссмика). Същото двойствено тълкуване е характерно и за останалите
фундаментални понятия на теорията па културата на Леви-Строс.

2 На този интересен процес па „потъване“ на теоретични копетрукти в света па
първичните (всекидневни) смиели (или „жизнения свят“) особено внимание отделя Пст-
рик Хилан. Той очертава програма, която с своеобразно продължение „е обратен знак“
на хуссрлианската програма от „Кризата па европейската наука и трансцсндспталпата
феноменология“. Централната постановка па Хуссрл е, че идеализиращото мислене в
естествените науки се дължи на предтсорстичпата индуктивна практика на измерване,
която е ингредиепт на „жизнения свят“ и е обусловена от неговите смислови структури.
От тази гледна точка теоретичните идеализации са стилизации па „жизнения свят“.

88



Това обаче е само едната страна на нещата. Другата сс разкрива от въпроса, как „жиз¬
неният свят“ се обогатява в историческото си развитие чрез овсскиднсвявансто на
научни понятия. За Хуссрл по предпоставка този въпрос е изключен от изследовател¬
ското му полезрение, тъй като „жизненият свят“ за него е пс историческа реалност, а
трансцсндентално-фсномепологична конструкция. (Т.пар. „гснстичсска феноменоло¬
гия“, която за Хуссрл е единствено допустимият метод па историческа реконструкция,
разглежда пс историческата динамика във формирането и измененията на „жизнения
свят“, а единствено ссдимснтирапсто па различни традиции в неговото сегашно състо¬
яние.) Самият Хилав обаче търси отговора пс по пътя па историзирансто па трапенен-
денталната феноменология, а чрез своеобразно радикализиране на трансцепдептализма
на феноменологията. За него горспоставспият въпрос се свежда до въпроса: какви са
трансцепдснталнитс условия, които правят възможно приписването на статус па реално
съществуване в „жизнения свят“ па теоретични конструкти от съвременната наука, за
чисто възникване и утвърждаване „предтеорстичната практика па измерване“ не е изиг¬
рала никаква роля? Отговорът на този въпрос трябва да бъде намерен, според Хилан,
в екзистенциалната онтология като радикална форма па трапецепдепталпо философско
мислене. Спирам се на проблематиката за овсекидпевявапето на теоретичните копет-
рукти, защото тя е от принципно значение за методологията на хуманитарно-научното
(и в частност културологичното) познание. Може би основната функция на дисципли¬
ните па това познание е да обогатяват света па пашите всекидневни смиели и по този
начин да очертават пови смислови хоризонти па нашето съществуване? (Относно прог¬
рамата на Хилан вж. 2.)

Изследователят тук е изправен пред дилемата или предварително да преведе на
езика на неутрален теоретичен модел езика па пативиото мислене (етикалеп подход),
или да „интериоризира“ поведенческия етос на изследваната от него общност (смикалсп
подход). Етикалпият подход би бил оправдан обаче само в случай, че теоретичният
модел е действително неутрален, т.с. в една и сипа степен независим както от патинния,
така и от собствения (па изследователя) категориален строй па мислене, снстовъзири-
смане и поведение.

4 пВ интерпретацията на смисъла па определен ритуален акт първоначалният кон¬
текст е системата па сакралпа дейност (ритуали, обреди, церемонии, заклинания, магии),
която е външният вид па религиозния светоглед на съответната етническа общност.
Така изходното понятие за култура е мрежата от смиели, зададена непосредствено от
религиозната доктрина. В следващия хермепевтичеп кръг интерпретаторът разкрива
скритите смиели, съответствуващи па латентните функции на отделните сакралпи ак¬
тове. Тяхното „втъкаване“ в интерпретативния контекст обогатява понятието за култура— в него се включват смислите, които не се осъзнават непосредствено от членовете на
общността, но които косвено се актуализират в тяхната жизпсдсйпост чрез изпълнени¬
ето на сакралнитс актове (напр. смиели, свързани е поддържането па определена соци¬
ална организация). Очертаването па нов херменентичен кръг би могло да покаже, че
този „първи пояс“ от скрити смиели е само прикритие па по-дълбоки смиели, чисто
разкриване задава новия интерпретативен контекст. Примерно характерната социална
организация е икономически, технологически или скологичсски (осигуряваща най-ефек¬
тивна експлоатация на природните ресурси) целесъобразна. Новите херменевтичпи кръ¬
гове могат да върнат смисловото обогатяване па интерпретативния контекст отново
към определени аспекти на социалната организация. Постепенно интерпретатинният
контекст може да се разширява и обогатява и в посока на смислови структури, които
не са пряко свързани е жизнедсйиостта па племето, а имат характера на обобщения за
регион, етно-езикова група, човешки популации е култура, определена от специфични
екологични условия и т.н. С това полето от възможни интерпретативни перспективи
става практически необозримо. Този хипотетичен сценарий за интерпретация па сак-

89



ралсн акт би могъл да даде илюстрация и«за същностното различие между интерпре-
тативната и структуралистко-експлапативната стратегия. Целта на втората стратегия
е кодификацията на всички символни системи — от определените от хранителните
табута диети до пространствената конфигурация па селищата — в жизпсдсйността на
племето. Подредбата на кодовете чрез установяване на логическите взаимоотношения
(трансформации) между тях означава реконструкцията на ссмиосферата на жизнедей-
ността като затворен универсум, при което обяснението на съответния сакралсп акт
представлява локализирането на неговия смисъл в структурата на този универсум.

5 Тук изложеното разбиране за културологйчен детермипизъм се отличава до извес¬
тна степен от стандартното разбиране, свързано най-вече е името на Леели Уайт.
Според това стандартно разбиране културологичният детермипизъм се отнася преди
всичко до начина па обяснение. Това е методологичсско изискване за обяснение па
културните явления чрез собствено културни процеси и структури. Критерият за кул¬
турен процес или структура, както и за културно явление се задава от работното оп¬
ределение за култура. Ако това е определението па Уайт — „извънтслесният континуум
на символно натоварени явления, който не е идентичен е класа реакции на човешките
организми“ — то културологичният детермипизъм е обяснението па частните явления
от символно организираното човешко поведение чрез принципите и понятията, отна¬
сящи се до качествата на този извънтелессн континуум. При тази трактовка, за разлика
от предложената тук, не се налага разграничаване между собствено културни явления
и такива, които не могат категорично да бъдат определени като културни. Симетрията
в начина на обяснение (равноправието между културологично и некултурологичпо обяс¬
нение) е валидна за всяко надбиологично явление в човешкото съществуване. Обобще¬
нието на културологичпия детермипизъм като начин па осмисляне на културните
явления в термините па определен тип теория тук се налага от обстоятелството, че гази
мстодологическа установка може да се реализира не само в експлапативпи теории (като
начин на обяснение), а и в иптерпретативни такива.

Л И '1' Е НАТУРА

1 Clanimer, J. Modern Anthropological Theory. New Delhi, 1983.
2 Heelan, P. Husserl’s Later Philosophy of Natural Science. — Philosophy of Science,

54, 1987, 368-390.
3 Hirschfeld, A., S. Atran, A. Yengoyan. Theories of Knowledge and Culture. — Social

Science Information, 21, 1982, No 2, 161-198.
Geertz, C. The Interpretation of Cultures. New York, 1973.

5 Kaplan, D., R. Manners. Culture Theory, New Jersey, 1972.
Keesing, R. Theories of Culture. — Annual Review of Anthropology, 1974, 3, 73-97.
Leach, E. Culture and Communication (The logic by which symbols arc connected).

Cambridge, 1976.
8 Levi-Strauss,C. Strukturalc Anthropologic. Frankfurt/M., 1971.
$ Pettit, P. A priori Principles and Action-Explanation. — Analysis, 46, 1986, 1, 39-44.

Rohner, R. Toward a Conception of Culture for Cross-Cultural Psychology. — Journal
of Cross-Cultural Psychology, 15, 1984, 2, 111-138.

11 Singer, M, The Concept of Culture. — In: International Encyclopedia of Social
Sciences. T. 1. New York, 1968.

12 Spiro, M. Culture and Personality: the Natural History of a False Dichotomy. —
Psychiatry, 14, 1951, 19-46«

90



ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOGIE

ДЕЙСТВИТЕЛНАТА ИСТОРИЧЕСКА ЛИЧНОСТ
В ПРЕДАНИЕТО И ЕПОСА - ПРОЦЕСИ

НА МИТОЛОГИЗАЦИЯ

ЕВГЕНИЯ ИВАНОВА
Рецензент и редактор: ст.ас.к.ф.н. Румен Даскалов

Евгения Иванова. ПОДЛИННАЯ ИСТОРПЧЕСКАЯ
ЛИЧНОСТЬ В ПРЕДАНИ!! И ЗПОСЕ - ПРОЦЕСЬ!
МИФОЛОГИЗАЦИИ

Предмет данного исследования — гайдуцкие предания и гайдуцкий зпос
периода национального возрождения Болгарии. Цель же его — доказать на¬
личие „вторичното“, „третичного“ и т.д. мифа в преданиях и песнях,
созданнмх на реальной исторической основе. В работе прослеживаются
зтапьц через которне историческое собмтие проходит в фольклорном созна-
нии. Зто фольклоризация, христианизация, мифологизация. Материал,
обосновмвающий определение различннх зтапов, излагается путем расчле-
нения основнмх фольклорних противопоставлений: свое/чужое, реальное/сак-
ральное, добро/зло. Исследуются также проблеми фольклорнОго простран¬
ства и фольклорного времени в связи с процессами демифологизации и пов-
торной мифологизации.

Основньгм материалом для обоснования послужили предания и зпические
цикли об Индже-воеводе. Сопоставление докумснтальнмх источников и
фольклорного материала (предания, песни, современние записи) приводят к
вшводу о налични значительного мифологического пласта как в сознании че-
ловека периода национального возрождения, так и нашето современника.

Evgenia Ivanova. THE ACTUAL HISTORICAL
PERSONALITY IN LEGENDS AND IN EPIC WORKS -
PROCESSES OF MYTHOLOGIZATION
An analysis is made in the paper of haydouk legends and haydouk epic songs

from the period of the Bulgarian National Revival, with the aim of demonstrating

91



the ’’secondary**, ’’tertiary“, etc. myth in the legends and songs created on the basis
of historical facts. The stages through which the historical event passes in the
folkloric consciousness, namely folklorization, Christianization and
mythologization, are traced. The evidence for determining the different stages is
adduced by differentiating the principal folkloric oppositions: own/alien, real/sacral,
good/evil. The problems of folkloric space and folkloric time are also examined in
relation to the processes of demythologization and remythologization.

The main evidence consists of the legends and epic cycles about Indzhe voyvoda.
A comparison between the documentary sources and the folkloric material (legends,
songs, modern recordings) leads to the conclusion about the existence of a strong
mythical layer in the consciousness of man both from the national Revival period
and in our times.

„Всичко било наситено със саги, романси и романи. Стихове се пеели в дворовете на
кралете, в манастирите, по пазарищата и дори в църквите, представяли се алего¬
рични рицарски игри, мистерии и моралистични пиеси. Нравели ги самите монаси и
те допадали на ушите на народа. Тъй като тогава имало много малко книги, тъй
като подобни разкази били най-добрата отрада за дутата, и то прекрасна, чудот¬
ворна, донесена отдалече отрада. всички стоели, зяпали слисани и слушали. Разказ¬
вачи, жонгльори, шутове, комици, смешници, пантомимици, певци на романси,
трубадури и както и да се наричали в различните времена, в различните начинания
и места, тогава били Омировци, пеели yesta и приказки в стихове и били гласовете
на времето.”

Й.Г. Хердер1

1.

Докато за западноевропейския XIX в. (а и за някои страни от славянската
общност) тази поетична картина е отдавнашен спомен, в българските земи тя
тепърва ще създава и попълва своя цялостен облик. Специфично историчес¬
ките условия, в които — от една страна — се забелязват стари епически
натрупванията, от друга — влияние на културата на „новото време“, за този
„възрожденски парадокс“ са многократно изследвани, водени са дълги спо¬
рове дали нашата възрожденска култура е с ускорено или със забавено раз¬
витие, дали е култура на адаптацията или някакъв специфично български (или
южнославянски) културен феномен. Тук няма да вземам отношение към тези
спорове. Ще припомня само — тъй като това засяга отблизо темата на нас¬
тоящото изследване — въведеното от Б. Ничев понятие „епическа ностал-
гия“ , с което той отбелязва някои процеси във фолклора на южните славяни
от XIX в. Епическата носталгия, според Б. Ничев и други, използуващи по¬
нятието изследователи3, означава стремеж към епическа цялост, към създа¬
ване на национална епопея — в един исторически момент, когато други нации,
осъществили по-рано и в други условия своето консолидиране, отдавна са
напуснали епическия терен. Все пак епическата носталгия — поради новото
историческо време, дори за българските земи — не може да се прояви като

92



креативна сила (тук няма да се занимавам с мистификацията „Веда словена“— феномен, изразяващ същата тенденция, но с нефолклорни средства), тя
съществува по-скоро като настроение, създало няколко епически цикъла, един
от които ще разгледам по-нататък.

Поставям в основата на своето изследване хайдушкия епос и преданията,
свързани с него, не поради романтично пристрастие или поради това, че са
по-малко изследвани от науката за фолклора (в сравнение с юнашкия епос
например). Хайдушкият епос, като по-късна формация, достига в своя сюже¬
тен кръг до Възраждането — една иманентно „нефолклорна“ епоха, в която
(за българските земи) процесите не само на фолклоризация, но и на митоло-
гизация са неимоверно засилени. „Парадоксът“, че именно в епохата, когато
личността се обособява от колектива, литературата — от фолклора, живопис¬
та — от иконографията и т.н., съществуват успоредни процеси на фолклори¬
зация и митологизация, ми се струва твърде интересен за изследване. И още
нещо — това е епохата, в която се ражда и българската историография от
ново време. Затова бурното развитие и първенствуващото място на фолклор¬
ната история — успоредно с нея — също изглежда парадоксално. Действи¬
телната личност, за която има исторически свидетелства и в самата епоха, се
появява като главен персонаж в историческото предание, в историческата
песен, чийто сюжет най-често няма нищо общо с действителността. В случая
не е толкова важен фактът, че нравствената оценка за личността или нейните
постъпки може да бъде с обратен знак в историографията и във фолклорната
история. Изследванията на епоса в световен мащаб (у нас — изследванията
на юнашкия епос) са доказали отдавна, че това е твърде често явление. По-
важното е друго — не само оценката, но и фактите в историографията и във
фолклорната история се разминават диаметрално — в една епоха, от която
се очакват повече научни, отколколкото фолклорни наблюдения4.

Проблемът за двата типа мислене — митическо и логическо (като '„меж¬
динен“ тип би могло да се включи фолклорното мислене) — и техните взаи¬
моотношения в различните етапи от общественото развитие дълго време беше
централен в изследванията на антрополози, етнолози, фолклористи, социоло¬
зи и т.н. Тук ще направя съвсем кратък преглед на основните теории по този
въпрос. Най-яркият представител на т.нар. „еволюционистично направление“
в антропологията е Л. Леви-Брюл5. Той застъпва „генетичната теория за
видовете мислене — на всеки етап от историческото развитие на обществото
се „ражда“ определен вид мислене, което впоследствие бива изместено от
следващия, по-„модерен“ вид. Така — „примитивът“ има митическо, а съв¬
ременният човек например логическо мислене6. С еволюционистичното нап¬
равление са свързани и теориите на някои фолклористи за „историзацията“
на фолклора по вертикалата. В този дух са разсъжденията на Л. Емелянов по
повод руската историческа песен: в народното художествено съзнание
започна този необратим процес, който породи възможност за естетическа
оценка на конкретните исторически явления. Можем както си искаме да съдим
за жанровото изразяване на тези оценки, можем да предполагаме всякаква
зависимост от старите епически традиции, но самото съществуване на тези

93



оценки не можем да оспорваме, защото — веднъж познало възможността за
конкретно историческо отношение към действителността — народното съз¬
нание става в този смисъл несвободно. Защото все по-засилващата се зависи¬
мост на съзнанието от историческите условия, все по-голямото му запълване
с конкретно историческо съдържание е процес обективен и закономерен“ .

Към „обратното“, нееволюционистично направление в развитието на мис¬
ленето се придържат много учени8, но най-завършен вид то получава в тео¬
рията на Леви-Строс за „дивото мислене“. „Съществуват два начина на
логическо мислене — пише той в прочутата си книга със същото заглавие —
те очевидно не функционират през два неравностойни стадия от развоя на
човешкото мислене, а на две стратегически нива — нивата, на които природата
се оставя да бъде атакувана от научното познание. Единият начин съвпада с
нивото на наблюдението и въображението, другият е по-отдалечен от него.
И така — крайните зависимости — предмет на всяка наука — първобитна
или модерна — се усвояват по два различни пътя: единия — близък до инту¬
ицията и сетивността, другия — отдалечен от нея.“ Като отрича категорично
тезата за прелогичността на първобитното мислене, Леви-Строс твърди, че
първичното, „дивото“ мислене е също толкова логическо, колкото и съвре¬
менното, че то, „по своята природа, е трябвало да се ограничи до открития,
различни от тези, които се падат на математическите и природните науки, но
не е било нито по-малко логическо, нито изводите му — по-малко правдиви“ .
Дотолкова, доколкото двата типа мислене се стремят да опознаят и „подре¬
дят“ хаоса, да дадат име на всяко нещо, те са логични. Съвременният човек
и дивакът ги притежават в еднаква степен, единствено начинът им на изразя¬
ване е различен. Подобно е схващането и на учените Лотман и Успенски в
изследванията на знаковите системи: „Митологическото мислене от наша
(к.м. — Е.И.) гледна точка, може да се разглежда като парадоксално, но в
никакъв случай — като примитивно, дотолкова, доколкото то успешно се
справя със сложни класификационни задачи. Като съпоставим неговия меха¬
низъм с присъщия на нас логически апарат, можем да установим известен
паралелизъм на функциите.“10

Очертаните две тенденции само привидно си противоречат. Тенденцията
„от мит към логос“ по вертикалата не е несъвместима със съществуването
на мита и лотоса едновременно във всеки етап от развитието на обществото.
И ако — както твърдят цитираните изследователи — логическото мислене е
присъщо на „примитива“ (изразено по специфичен за него начин), то и мити¬
ческото мислене не е чуждо на модерния човек, въпреки всички научни отк¬
рития или постижения на цивилизацията. Или поради тях. Диалектиката на
познанието разширява кръга на непознатото, което захранва митическото мис¬
лене. Изразено като суеверие (възможност, най-близка до примитива), като
ритуален автоматизъм, като вторично, третично и пр. митотворчество, или
просто като митично отношение, то продължава да съществува в съзнанието
на човека от „новото време“, чийто първи етап е Възраждането.

Проблемът за „вторично“, „третично“, „четвъртично“ и пр. митотворчес¬
тво, за митология „от втори ред“ чак до наши дни е изследван многократно

94



of световната наука11. Тук само накратко ще припомня механизмите, по които
се раждат и функционират „вторичните“ митове в две „постмитични“ общес¬
твени формации, предшествуващи Възражданетно — древногръцкия полис и
западноевропейското средновековие. В своето изследване за връзката между
древногръцката литература и мита Б. Богданов определя „вторичното“ ми-
тотворчество така: „Под мит няма да разбираме самите традиционни мито¬
логични фабули, а преди всичко особения митически начин за отношение към
настоящата действителност, който, от една страна, митизира вторично ста¬
рите митологични мотиви, но, от друга страна, превръща в мит иначе при¬
видно несвързани с митологията фабули, сюжети и литературни форми.
Както ще определим по-нататък, това е действуващият в основата на старо¬
гръцката литература вторичен мит (к.м. — Е.И.). Той само косвено е рожба
на първобитната гръцка митология, иначе е пряко чедо на елинската културна
действителност.“ 2 А в своята книга за средновековната народна култура А.
Гуревич отбелязва, че дори в епохата на всепризнатия „разцвет“ на христи¬
янската религия много от нейните средства — месата, молитвата и т.н. — са
били възприемани по принципа на несъзнателния автоматизъм митически.
„Възможно е било да се унищожат или да се дискредитират старите богове,
но не традиционните привички на съзнанието, закрепени от рутинния начин
на живот на малоподвижното аграрно общество, и не целият поведенчески
комплекс, свързан с техниката на въздействие върху света посредством ма¬
гията. Това съзнание остава непроменено или почти непроменено в продъл¬
жение на много столетия, то като че ли е неподвластно на историята (к.м.— Е.И.), отново и отново възпроизвеждайки своята изначална структура.“13

В епохата на Възраждането — преходът към „новото време“ — започва
като че ли разграждане на традиционните митически и фолклорни структури.
Поне на пръв поглед и поне — за класическия европейски Ренесанс. Как се
поставя този въпрос в условията на Българското „закъсняло ускорено“14 въз¬
раждане, ще видим по-нататък.

От всички термини, отбелязващи споменатата митология „от втори ред“,
която функционира в Българското възраждане и характеризира историческото
предание и хайдушкия епос, ще избера термина „митично отношение“, който,
според мене, най-точно определя явлението. Защото в случая не става дума
за мит — бил той „вторичен“ или „третичен“ — а именно за отношение,
присъщо на и продиктувано от митическото мислене. Но — преди да прис¬
тъпя към изясняване процесите на митологизация чрез митическо отношение
в преданието и епоса от епохата на Възраждането — би трябвало да изясня
какво ще разбирам като митическа структура.

2.

Във вече цитираното изследване на Лотман и Успенски митът е структу¬
риран по дадения по-долу начин:

95



„Светът, от гледна точка на митологическото съзнание, би трябвало да
изглежда съставен от обекти:

1) еднорангови (понятието за логическа йерархия по принцип се намира
извън съзнание от такъв тип);

2) неразчленими на признаци (всяко нещо се разглежда като интегрално
цяло);

3) еднократни (представата за многократност на нещата подразбира включ¬
ването имв някакви общи множества, т.е. наличие на ниво на метаописание).

Митологическият свят е еднорангов по парадоксален начин, в смисъла на
логическата йерархия, но затова е йерархичен във висша степен в семанти-
чески-ценностен план; неразчленим на признаци, но затова в извънмериа сте¬
пен разчленим на части (съставни предметни късове); и накрая,
еднократността на предметите не пречи на митологическото съзнание да раз¬
глежда — по странен за нас начин — съвършено различни, от гледна точка
на немитологическото мислене, предмети като един (к.м. — Е.И.).“15

Като използувам структурата на Лотман и Успенски за начална, ще се
опитам да разгледам мита от няколко гледни точки (по-нататък от същите
гледни точки ще бъде разгледан и епосът): 1) от гледна точка на опозицията
свое/чуждо; 2) от гледна точка на опозицията сакрално/профанно; 3) от гледна
точка на опозицията добро/зло; 4) от гледна точка на психологизма; 5) от

16гледна точка на историзма .
Както беше посочено и в структурата на Лотман и Успенски, митът е

неразчленим. За митическото съзнание „аз" и „не-аз“, „тук“ и „там", изобщо
„свое“ и „чуждо“ (в съвременния смисъл) са едно и също. Опозицията — ако
изобщо съществува — засяга само „човека от племето" и „другия" — външ¬
ния, човека от другото племе, евентуалния враг, т.е. съществува (и то в сми¬
съл, доста парадоксален за модерното съзнание) на прагматично ниво. И в
същото време човек и природа са едно и също, човек и тотем са едно и също.
Това единство човек— тотем ни отвежда до другата, също непозната за ми¬
тичното съзнание, опозиция сакрално/профанно. Тя не бива да се смесва със
свое/чуждо. Неразчленимостта човек/тотем (много племена имат една дума
за двете понятия17), земя — небе, се запазва дори на прехода от митическо към
религиозно съзнание. Дори тогава сакралното може да бъде представено ед¬
новременно като свое и като чуждо, профанното — също. Примитивът не
„вярва“ в свръхестествената сила, той се идентифицира с нея. Много от изс¬
ледователите на превърнатата дори в „мода“ в началото на века „мана“ на
племената от Меланезия и Полинезия наблягат върху многозначността на
това понятие. Така „мана“ означава едновременно: самото мислене, обичане,
желаене, както и обекта на мисълта, любовта, желанието; успех и щастие;
свръхестествената сила, която води към успех и щастие и която се обича и
желае; социален престиж в границите на племето, даващ възможност за „вза¬
имодействие“ със свръхестествената сила (шамана)18. Включването в опози¬
цията сакрално/профанно започва със страха. Като цитира думите на шамана
Оа: „Ние не вярваме, ние се страхуваме“, Леви-Брюл изтъква, че градусът
на този страх трасира демаркационната линия между естествено и свръхес-

96



19тествено — линия, все още твърде подвижна за примитивното съзнание .
Страхът от „нещо извън мене“ разрушава тъждеството между „нещото“ и
„мене“, създава опозицията сакрално/профанно, превръща митическото съз¬
нание в религиозно. Всяка митология — в степента, в която разграничава
сакрално и профанно, идеално и реално, естествено и свръхестествено и т.н.— вече функционира като религия. Разрушеното единство човек — тотем (по
'вертикалата и по хоризонталата), разчленяването на „аз“ и „бог“, на „свят
тук“ и „свят отвъд“ са операции от религиозен, а не от митически характер.
Разбира се, процесите са не само трудно уловими, но и обратими — боговете
много често се държат „човешки“, разхождат се по земята, могат дори да
умрат и да се родят отново. Единството смърт — раждане (както ще видим
по-нататък и при фолклора) е явление от митичен порядък. Религията започва
там, където се нарушава единството. Това ще проличи и от анализа на след¬
ващата опозиция добро/зло20.

За митическото съзнание понятията „добро“ и „зло“ нямат онази нравст¬
вена натовареност, която им придава съвременността. Нравствената натова¬
реност, разделянето по етически принцип квалифицира религиозното
съзнание. „Както показва анализът на древното значение на „дике“ и „хиб-
рис“ , правда и кривда (добро и зло) — пише Фрайденберг — тези тотемис-
тични метафори са означавали стихиите на огъня, водата, дървото, имали са
формата на животни, представяли са ги като борещи се, унищожаващи се едно
друго, оживяващи. Космогоническата и есхатологическа образност има двой¬
на потенция: физическа и етическа... и етиката е била някога до-етика или
не-етика и тогава, когато още не е била етика, е получавала своя бъдещ
характер... Тези митологически образи, съвършено лишени от понятие за мо¬
рал или психологизъм, паралелно се отлагат и в ритмиката, където създават
връзка на печалното с бавното, на веселото с бързото. Но в етиката тези
образи имат друго значение... За разлика от предишните си форми, религиоз¬
ното съзнание възниква само там, където вече има някаква степен на абст¬
ракция. Това не е повече от простото противопоставяне на две елементарни
качества. Но вече и то ражда категориите положително и отрицателно. Сега
„да“ и „не“ са качествено напълнени; те вече не изразяват само статуса на
тотема, но съдържат в себе си и квалификация на явленията.“22 Митическото
съзнание не познава оценката, нравствения критерий, то приема нещата като
едновременно добри и лоши, като единни. Оттук може да се изведе и неговата
следваща характеристика — антипсихологизмът.

Неразчлененото митическо съзнание, в което липсва нормативен критерий,
не борави и с категорията психологизъм. „Митът е антипсихологичен и ни
най-малко не се занимава със съдбата на отделните индивиди — пише Меле-
тински. — И това е напълно естествено за общество психологически и соци¬
ално еднородно, в което, както в действителния живот, така и в съзнанието
на хората, родовото начало решително преобладава над индивидуалното и
затова колективът с относителна лекота обуздава всяка лична съпротива.“23
Митическото съзнание е над-личностно, извън-личностно и поради това —
антипсихологично.

97



На неразчленимото митическо съзнание е чужд и историзмът. Ще цитирам
и по този повод разсъжденията на Мелетински, защото те най-пълно изчерп¬
ват проблема: „Митологическото мислене е принципиално неисторично, иг¬
норира историческата хетерогенност, всички многократни изменения на
профанното емпирическо време свежда до еднократния акт на сътворението,
извършен в трансцендентно сакрално митическо време.“24 Митическото вре¬
ме е по-скоро „извънвремие“, време в кръг — в противоположност на хрис¬
тиянското време, което представлява необратим процес с начало и край.
Основна негова единица е цикълът — безкрайно повтарящ се и захранващ
ритуалния автоматизъм и в по-късни епохи, когато житейската емпирия изг¬
лежда (на пръв поглед) изпразнена от митическо съдържание. „Циклическото
възприемане на времето е свързано с особеното разбиране на такива времеви
аспекти като минало, настояще и бъдеще: те не образуват строга необратима
последователност, но по-скоро са разположени едно до друго в единно мито-
логическо пространство. Миналото се повтаря, а бъдещето може да се пред¬
рича, да се вижда предварително, преди да е настъпило. Някъде то вече
съществува по някакъв начин и затова може да се овладее с помощта на
магически средства... Християнското разбиране на времето е исторично по
своята същност. Времето е възникнало, има насоченост и, когато пълнотата
му се изпълни, то ще премине към завършване. Светът се изменя с течение
на времето. Такова разбиране за времето изключва циклизма и възможността

«25за връщане към миналото.
По-нататък ще видим как стои въпросът с историческото време във фол¬

клора, роден в християнската епоха, по какъв начин „истинските исторически
събития се побират в прокрустовото ложе на готовата митологическа струк¬
тура“26, в каква степен фолклорът (в частност — преданието и епоса) мито-
логизира действителността и в каква я отразява буквално. Но преди това се
налага да проследим „истинските исторически събития“ — така, както са
дадени в документалните източници.

3.

Действителното съществуване на Индже войвода е факт, доказан от доку¬
ментите. Името му се споменава във връзка с кърджалийската анархия (през
1799 г.), когато е действувал заедно с един от прочутите кърджалийски гла¬
ватари Кара Фейзи, и след 1806 г. — в документи от Румъния — като наемник
във войските на различни местни князе. Всички останали „исторически фак¬
ти“, съобщени ни от фолклорната история — хайдутуването преди да се свър¬
же с кърджалиите в Сливенския балкан, „прераждането“ му и превръщането
му в закрилник на християните, битката при Караеврен и победата над мес¬
тния султан Юмер Дразу, смъртта му в Урум кьой и т.н. — не се потвърж¬
дават (а някои категорично се отричат) от документалните данни.

Единственото свидетелство за родното място на Индже ни е съобщено от
П.Р. Славейков , който твърди, че в една черковна книга от Кърк-Килисе

98



(дн. Лозенград), а след това и в „Историческо описание на Кърк-Килисе“,
издадено на гръцки през 1881 г., прочел, че Индже е роден в с. Дуганджа
(вероятно — Бабаескийско). Твърденията на Раковски, Иречек, Каниц и дру¬
ги26, че родното му място е Сливен, се базират на местни предания, а не на
документални източници. Прочутият със своето хайдутство през XVIII и XIX в.
Сливен, който Каниц нарича „монополна фабрика за войводи“29, изглежда
съвсем достойно място за раждането на още един прочут войвода. Но това е
допускане по вероятност (от чисто фолклорен порядък), а не по достоверност.
Твърдението на Славейков ми се струва по-достоверно, не само защото е
подкрепено с документ, а и защото е по-естествено Индже да е роден в област
(в случая — Източна Тракия), която е главен терен и на по-късните му дей¬
ствия.

Първите датирани документи, в които се появява името на Индже, са вече
свързани с кърджалийството. В една приписка от Елена се казва: „1799. Сто¬
риха иленците давия със куванлъчаните и утърваха Съба Добрюва сас султана
и сас Индже войвода.“30 Пак от 1799 г. е сведението на руския дипломати¬
чески агент Яковлев, който — по повод сливенския панаир, състоял се през
тази година — съобщил, че по същото време Кара Фейзи и Индже вече били
заели Лозенград и контролирали района с 500-600 души конница31. А Р. Росен
съобщава, че в някакви книжа на Вакъфския манастир (край с. Устрем, Ям¬
болско — тези книжа сега не могат да се открият) прочел, че „между годините
1779-1823, по време на кърджалиите, по тия места на Сакар планина са шетали
Индже войвода и байрактарят му Кара Кольо“32.

Интересно е да се установи какво място е заемал Индже в кърджалийската
йерархия, дали е бил наистина самостоятелен главатар с 500 души конница,
както твърдят преданията, или — заедно с Кара Кольо — доверен телохра¬
нител на Кара Фейзи, кабадаия33, както допуска Славейков в цитирания вече
едноименен исторически очерк. Между 150-те имена на кърджалийски глава¬
тари, разкрити при проучването на турски архиви, името на Индже не се
споменава"* . То не е записано и в един турски документ, представляващ
„тайно донесение“ (предполагаема датировка — 1793 г.), в който са изброени
имената на 20 разбунтувани аяни и кърджалийски главатари заедно с техните
сподвижници и в който името на Кара Фейзи фигурира като „нов разбой¬
ник“ . Можем да допуснем, че по това време Индже още не е бил свързан
с „новия разбойник“, но отсъствието му от списъка на 150-те кърджалийски
главатари (за времето на цялата размирица) е твърде обезпокояващо за при¬
вържениците на теорията, че той е бил самостоятелен войвода с 500 души
конница. Остава ни да приемем предположението на Славейков, че Индже е
бил наемник (може би — доверен — но наемник) при Кара Фейзи и ако е
командувал някакво отделение в армията на размирника, то едва ли е било
500 души — цифра, която би му осигурила място в списъка на главатарите.
По-нататък ще проследя някои от по-главните действия на Кара Фейзи според
турските документи — заради предполагаемото участие на Индже в тези
действия36.

99



Името на Кара Фейзи е свързано с „разцвета“ на анархията, с нейната
организация в бойни единици, с небивалия размах на движението, което —
от разпокъсани разбойнически шайки — постепенно преминавало в много¬
людни походи към големите градове на империята. Така, през 1797 г. Кара
Фейзи вече непосредствено заплашва Одрин, събира от големите селища те¬
жък трибут, парализира одринската войска. Тази практика — да се събират
данъци от населението — е от значение за настоящото изследване, защото
може да хвърли светлина върху някои черти от образа на Индже, както ги
намираме във фолклора. След нападението на завръщащите се от сливенския
панаир търговци през 1799 г. (във връзка с което е едното от двете спомена¬
вания на Индже в документите от периода на анархията) кърджалийските
главатари, сред тях — и Кара Фейзи, вече водят кореспонденция с населението
за изискуемите данъци в пари и в натура. Срещу задоволяването на своите
искания кърджалиите се задължавали да не нападат издължилите се селища
и — нещо повече — да ги бранят от възможните посегателства на официал¬
ната власт при събирането на официалните данъци, които те вече не били
длъжни да плащат. В края на XVIII в. съществували т.нар. „кърджалийски“
селища, намиращи се — срещу откуп, разбира се — под закрилата на опре¬
делен главатар, който ги охранявал както от останалите дружини от размир¬
ници, така и от Портата. Възможно е този феодално-разбойнически начин за
„преразпределение“ на териториите да е всъщност онова легендарно „закри¬
ляне“ на християните, което Индже така успешно провежда във фолклора.
През пролетта на 1800 г. Кара Фейзи — вече начело на 5000 души — заема
Карнобат, опожарява Факия, Кара бунар (дн. Грудово) и Лозенград, но целта
му е Цариград. През октомври същата година той предприема втори поход
към Цариград, като този път обкръжава Сливен, Одрин и Лозенград, „тър¬
сейки свободен излаз към столицата. Стъписването е още по-голямо, понеже
това не са обичайните орди кърджалии, ами организирани корпуси, снабдени
с всичко необходимо, а също и с топове“. Ако — макар и непотвърдено от
документи — участието на Индже в тези крупни кърджалийски действия
може да се предполага, то неучастието му в т.нар. във фолклора „Странджан¬
ска буна“, „Караевренска катастрофа“ и т.н. е сигурно. Става дума за прочу¬
тия странджански заговор, описан (по предания) от Б. Нейков в неговото
„Факийско предание“ и пренесен в някои историографски съчинения37 без
никакво позоваване на документален материал. За тези предания ще стане
дума по-късно. Тук само ще отбележим, че те отреждат на Индже централна
роля в споменатия заговор, като го отнасят — едни към 1802 г., други — към
1810 г. Всъщност нападението над Караеврен (Каравиран — според турските
документи, дн. Близнак, Бургаско), в което наистина имало кула, е станало
през август-септември 1803 г. И централна роля в него има не Индже, не дори
Кара Фейзи, а друг кърджалийски главатар — Али Молла. Начело на 2000
саби, Али Молла отстъпвал към столицата, преследван от Токаджикли — аян
на Султанери — и правителствена войска. Така се озовал около Каравиран,
чието население се укрило в построената от него кула, заедно с добитъка си.
Обсадата траяла три денонощия. Накрая — неполучил никакъв откуп — Али

100



Молла запалил кулата. Там изгорели 600-700 души мирни жители (цифрата
е потвърдена и във фолклора, както ще видим по-късно) и много стока. Що
се отнася до Кара Фейзи, нямащ нищо общо с описаните събития, към края
на 1805 г. след дългите размирици в Източна Тракия, след походите към
Цариград — той решил да се смири и (срещу обещание да не участвува повече
в анархията) станал аян на Брезник. От този момент нататък името му се
губи в документите за кърджалийството.

Какво е станало по-нататък с Индже? Вероятно избухването на сръбското
въстание по същото това време (1804 г.), към което се присъединила голяма
част от кърджалиите, както и близостта на Брезник (новото седалище на
неговия „па-уон“) до сръбските земи, дава основание на някои историци да
предполагат , че след 1805 г. Индже се прехвърлил в Сърбия на страната на
въстаналите християни. Дали през 1806 г. Индже е бил нает в Сърбия или
във влашките княжества, за нашето изследване не е толкова важно — същес¬
твеното е, че го няма в българските земи, където фолклорът продължава да
възпява подвизите му и да ги датира. Но няколко румънски документа от
архива на Кантакузиновци, открити сравнително късно, хвърлят светлина и
върху този въпрос. Документите засягат спорове около къщата на Индже в
Яш, смъртта му край р. Прут и положението на семейството му (жена и едно
дете) след това39. От молбата, подадена от вдовицата Екатерина на 20 ноем¬
ври 1829 г. до румънските власти, научаваме, че Индже е служил като наем¬
ник при влашките князе Морузи (1806-1807 г.), Ханджерли (не е датирано) и
Суцу (1819-1821 г.). През февруари 1821 г. се е включил във войските на
хетеристите и е участвувал в залавянето и екзекуцията на турците в Яш, както
и в набирането на доброволци. В датировката на документите се губи „фа¬
талната“ (както ще видим по-късно йа базата на фолклора) за Индже 1813 г.
Тук няма да се спирам върху многобройните варианти за смъртта или раня¬
ването на Индже във фолклора. Ще отбележа само един от тях, защото той
се пласира понякога и като „исторически факт“. Става дума за раняването на
Индже (в някои варианти — убиване) от Янко Тодоров в с. Урум кьой (дн.
Индже войвода. Бургаско). И днес върху къщата на сем. Янкови в селото стои
каменна плоча с надпис, че Индже тук са го ранили точно на 1 юни 1813 г.
Датата е взета пак от „Факийско предание“ на Балчо Нейков40, който пък се
позовава на народни предания и песни. В много песни денят 1 юни се среща
като празника на Св. Троица, но откъде, дори в народното съзнание, е про¬
никнала годината 1813, е трудно да се каже. Наистина, тази година се губи в
датировката на румънските документи, но предположението, че Индже е на¬
пуснал службата си при влашките князе, върнал се е в Странджа през 1813 г.
и отново е станал кърджалия, и то — в момент, когато движението е вече
изчерпано, ми се струва абсурдно. Бих искала да направя едно друго предпо¬
ложение — за смесването в народното съзнание (доста често срещано явление
във фолклора) на различни лица в едно събитие. Годината 1813 е наистина
„фатална“ за много, но други кърджалийски главатари41. През 1813 г. умират
хасковският аян Емин ага, който би могъл да се счита за „основоположник“
на движението, силистренският аян Иълъкоглу — независимият владетел на

101



Добруджа, също независимият Сирозли Исмаил бей, нишкият аян Гаргалия-
та, а одринският аян Дагдевиреноглу е изселен от земите си. Много е въз¬
можно годината на тази „аянска сеч“ да е останала в народното съзнание и
върху нея впоследствие да е пренесена смъртта на Индже.

В действителност Индже умира на 17 юни 1821 г. в боя на войските на
Заверата с турците при Скулени край р. Прут42. Английският историк Гордън
пише за него в своята „История на гръцката революция“, че „пада при безп-
римерен героизъм, който напомня една от най-светлите страници в гръцката
история

И така — действителният Индже е представен в историческите документи
като наемник — при кърджалиите, влашките князе и гръцките хетеристи —
наемник, който явно е проявявал „безпримерен героизъм“ не само в сраже¬
нието преди смъртта си. Няма никакви свидетелства за неговото „покрови¬
телство“ над поробените християни или за участието му в някакви български
заговори против Портата. Оценката за личността му още през Възраждането
не е била твърде ласкава. Някои от най-изтъкнатите ни възрожденски инте¬
лигенти се изказват за него в доста неблагоприятна светлина: „Кърджалийски
главатари турци, като ищяха да умножат своя сган, прибираха секиго без
изключения народности, стига да е склонен на злодейство — пише Раковски.
— Тогава Индже войвода е съсредоточил около си 500 българи...“ и т.н.44 А
Каравелов — в забележка към Хитовото съчинение „Някои стари български
войводи“ — пише: „Ако Инджето и Кара Кольо да биха имали ум, разум,
патриотизъм и ясно съзнание и ако народът би бил малко по-събуден, и те
биха направили това, което направи Кара Георги в Сърбия.“45 Приблизително
същото отношение има и Славейков във вече цитирания исторически очерк.

Във фолклорната история обаче нещата изглеждат съвсем различно.

4.

Нека най-напред изясня какво ще разбирам като „фолклорна история“.
Специално създадената международна комисия за изследване на преданията
и легендите (Sagenkomission), като взема за основа указателя на приказните
типове на Аарне-Томпсън, обособява сред останалите видове предания раздел
„исторически предания“ (с подраздел — „предания за изявени личности“,
които ще ни интересуват тук). За разлика от легендите46, от преданията с
легендарна основа, от т.нар. „фабулати“47, историческото предание има за
основа ако не реално историческо събитие, то поне вероятно такова. Истори¬
ческото предание няма за тема космогонически или есхатологически мотив,
а етнически, национални или социални образувания — народност, държава и
т.н. То не е история (в съвременния, научен смисъл на понятието), но пре¬
тендира да бъде история. Това е — според Дюмезил — „една художествена
предистория, основана на концептуална схема, която ни отправя към е,цно
по-скорошно минало, пренесено без прекъсване в сегашното“48. В една по-

49ранна своя книга — като прави разграничение между индииските и гръцките

102



предания, от една страна, и римските — от друга, Дюмезил казва: „Докато
Гърция и Индия развиват в грандиозни картини онова, за което са вярвали,
че е начало на световните времена, на хаосите и сътворенията, творба и прик¬
лючения на боговете, организатори на „Цялото“, Рим претендира просто да
проследи, с простотата на вербалните процеси, своите собствени начала и
своите собствени периоди, своето създаване и своя прогрес — творба и прик¬
лючения на царете, които (според него) са го създали. Но тези разкази, дати¬
рани и ситуирани в една близка перспектива, в голямата си част са фиктивни
и наследени от времето, когато Рим все още не е съществувал.“ Докато кос¬
мическите и есхатологически предания — най-често „международни, най-чес¬
то — появили се като типологични образувания“ — пресъздават раждането
на света от хаоса или взаимоотношенията между реално и отвъдно, истори¬
ческите предания фиксират раждането (или развитието) на етноса. Разбира се,
тук едва ли може да се говори за абсолютна чистота на жанра. Въпросът за
чистотата на жанра и изобщо за съществуването на жанрова обособеност във
фолклора е много сложен и твърде различен от въпроса за жанровете в лите¬
ратурата. Неслучайно някои автори51 определят като основна единица във
фолклора мотива, а не жанра. Историческото предание се смесва с космичес¬
кото и есхатологическото, с легендата, може да се превърне в легенда и т.н.
В неговото развитие (по хоризонталата и по вертикалата) могат да се набе¬
лежат две, на пръв поглед — противоположни, тенденции. Едната от тях е
изследвана от Т. Живков в цитираното вече съчинение: „В преданията (исто¬
рическите — б.м., Е.И.) постепенно се преодолява осмислянето на действи¬
телността чрез природата, на преден план изпъква човешкото начало,
отношението към героичната личност. Този герой исторически е различен.
Преданията за Иван Шишман и изобщо за турското нашествие са в известен
смисъл нова степен в сравнение с преданията за юнаци. Преданията за местни
герои от типа на поп Шейтан от Елена, за хайдутите и революционерите са
вече повратен момент в народната историческа проза, когато на преден план
изпъква националното самочувствие, вярата в собствените сили.“ Другата,
„обратната“ тенденция води към легендаризирането на преданието, към не¬
говото митологизиране чрез митично отношение. По-долу ще направя преглед
на двата типа български исторически предания, които представляват и етапи
в етническото съзнание — преданията за юнаци и преданията за легендарни
царе — за да стигна до третия тип — преданията за хайдути (в частност —
за Индже), които са главен обект на настоящото изследване.

Общото между трите типа предания е това, че в центъра им стои личност¬
та, и то — действителната историческа личност. И Крали Марко, и Иван
Шишман, и Индже са действително съществували. Общо е и несъответстви¬
ето между действителните качества (извлечени от документалния материал)
на личността и нейната оценка в народното съзнание, както и разминаването
на историческите и фолклорните факти. Оттук нататък започват различията,
продиктувани от различните етапи в етническото съзнание.

Макар и представен като личност, юнакът е много повече свързан с колек¬
тивното от легендарния цар. При него опозицията свое/чуждо все още не е

103



напълно разчленена, той много повече е изразител на колектива, защото е
продукт на епическото съзнание, на епическото, а не на историческото време.
Същото се отнася и за опозициите сакрално/профанно и добро/зло. Юнакът
е безсмъртен, надарен със свръхестествена сила, легендарният цар е смъртен
и подвизите, които извършва, са много повече в границите на човешките
възможности. При юнака много често липсва оценъчен момент — той може
да бъде едновременно добър и лош, типологиите се сменят в зависимост от
конкретната ситуация. Легендарният цар е задължително добър, доста пъти
прилича на светец и понякога е дори официално канонизиран от църквата.
Разбира се, всичко казано дотук не представлява абсолют, а е въпрос на
степен. Стойностите много често се смесват — в преданията за юнаци могат
да бъдат налице изброените опозиции, а в преданията за легендарни царе —
да отсъствуват. И все пак разлика има. Би могло да се каже, че преданията
за юнаци са по-свързани с митическото съзнание, а преданията за легендарни
царе — с религиозното. преданията за Крали Марко имат своята основа
в едни представи, а в преданията за Иван Шишман и в подобните на тях на
преден план изпъкват други представи — пише Т. Живков. — Нереалното в
последните предания за разлика от първите е свързано най-често с трагичната
участ на отделния човек. Всяко предание съдържа трагична случка, чудесното
е нейното съдържание, то произтича от трагизма на положението, увенчава
героя с ореола на страданието. Юнакът в този смисъл е противоположен
образ. Много често местата, в които се локализират преданията за Иван Шиш¬
ман и подобните на тях, са обект на религиозно почитание. При преданията
за Крали Марко този момент отсъствува и това положение утвърждава кате¬
горично принципиалната разлика между двата вида предания.“

Т. Живков завършва своята типология на персонажите в историческите
предания с образа на хайдутина, който е „повратен момент в народната ис¬
торическа проза“, „ново художествено откритие в българския фолклор“.
„Хайдутинът е реален образ от конкретното битие на хората — социално
обусловен, свързан пряко с ежедневието на робството, образ, твърде конкре¬
тен, който не може да бъде обобщен по този път, по който се изграждат
образите на Крали Марко и Иван Шишман.“54 Хайдутинът е продукт на друга
историческа действителност — Възраждането, първия етап на „новото вре¬
ме“, когато рационализмът ще стане водеща тенденция в съзнанието на хо¬
рата. Естествено е той да притежава съвсем различни качествени белези —
да бъде исторически обусловен, психологически диференциран, „свой“ (спо¬
ред една баба от Сливен, Индже и „децата го познавали“55), „добър“. Неза¬
висимо от двойствения смисъл, който народното съзнание влага в самото
понятие „хайдутин“ — народен закрилник или разбойник — в отделните об¬
рази на хайдути почти винаги е налице категорична нравствена оценка. Така
Индже — там, където е представен като хайдутин — е винаги белязан с
положителен знак. Дори още преди окончателното си нравствено „преражда¬
не“ („На всяксноп и желтица“), дори — още в бандата на Кара Фейзи — той
вече спасява двете озлочестени от кърджалиите попски момичета. Неслучай-
но този фолклорен „факт“ става повод за отделянето му от Кара Фейзи, за

104



превръщането му в „народен закрилник“56. Положителна е оценката за Индже
и Кара Кольо и в едно доста по-късно предание от Грудово (Грудово, където
е вилнял като кърджалия!)57, в което те — по аналогия с дейците на Преоб-
раженското въстание — заклеват селяните за борба със „злите турци“. По
отношение на опозицията добро/зло народното предание за хайдути твърде
се различава от хайдушкия епос, който в много по-голяма степен запазва
типичната за епоса по принцип митическа структура. И въпреки всичко, в
това „силно историзирано“, в това близко до хрониката, в това предание от
„ново време“ могат да се забележат митически елементи. Ще ги проследя по
няколко пункта от „биографията“ на персонажа. Изброените по-долу елемен¬
ти са взети от биографията на легендарния персонаж, на културния герой,
който свързва преданието с мита. Те са: чудесно раждане, героическа женит¬
ба, магическа неуязвимост и смърт (нарушение на табу).

Наистина няма фолклорни „сведения“, които да ни съобщават, че Индже
е рожба на непорочно зачатие, никъде не е казано, че майка му е изяла омагьо¬
сан плод или късче труп, пила е омагьосана вода или е срещала орисници. В
никое от преданията Индже не се е родил от риба или от огнище, никъде не
е създаден от кал. Тези чисто митически атрибути на чудесното раждане не
могат да се открият в неговата биография. И все пак раждането му се мито-
логизира „от втори ред“ — появява се митично отношение. Тук не става дума
за споровете около родното му място, за зачеването му в сливенската „мо¬
нополна фабрика за войводи“, съобщено за първи път от Раковски58 въз основа
на предания и пренесено от други като чист „исторически“ факт. Митологи-
зирането на неговото раждане се отнася към по-късен етап в народното съз¬
нание — „чудесното“ няма природен (по-свързан с природното,
космогоничното можеше да бъде един Крали Марко), а социален характер. В
много предания Индже е от царски произход (в този смисъл е по-свързан с
персонажа на легендарния цар), наричат го „бейзаде“ , описват го „със звезда
на челото, нещо като цар“60. В краен случай е поне „заможен син“61. Тази
митологизация „от втори ред“, която Лотман и Успенски (по повод „царските
знаци“ върху тялото на Пугачов) наричат „типично митологическо отношение
към проблема за името“ 2, няма чисто български характер. В преданията на
много народи героят се превръща в легендарен цар, завърнал се от изгнание,
за да спаси поданиците си. „Царското“ начало внушава сигурност, задвижен
е механизмът на ритуалната стереотипия, цикличната представа за времето
в кръг, за връщането, което е израз именно на митично отношение.

Също като раждането, и женитбата на Индже представлява митологизи-
ране „от втори ред“. И тук връзката с природата е нарушена — Индже не се
жени за девойка-лебед, сърничка и т.н., а за жена, надарена с мъжки качества,
хайдутка. Тази „героическа женитба“ също има международни аналогии —
жената-богатир в руския фолклор, жената-воин (Брунхилда) в скандинавския
и германския и т.н. Жената на Индже язди и се бие редом с него, макар да
няма „сведения“ за собствените й подвизи. В различните варианти на преда¬
нието тя се казва различно, но твърде характерен ми се струва хасковският
вариант63, в който името й е Драгана. Тъй като и за нейно родно място се

105



сочи Сливен64, е интересно да припомня, че в Сливен на всички жени-мъж-
карани казвали „мъжки Драгани". От тези два типа митическо отношение —
чудесното раждане и героичната женитба — те (в нашия случай) имат соци¬
ален характер, се преминава към други два — магическа неуязвимост и смърт— които вече са по-свързани е природното начало.

В много предания (също и народни песни) се говори за магическата неу¬
язвимост на Индже — него го „куршум не фата“, защото носи „риза-ризни¬
ца“65. Тук не се има предвид някаква изкуствено направена желязна ризница
от рода на рицарските, а раждане с „риза“ (това вярване може да се отнесе
към типа „чудесно раждане“ и да го обогати с „природен“ елемент), която —
изсушена и свита като муска — героят носи навсякъде със себе си, за да не
го „хваща куршум“. Това не означава непременно безсмъртие. Ризата може
да бъде пробита единствено със специално излят куршум от скъпоценен ме¬
тал. В много варианти на преданието .Индже е убит със сребърен куршум,
който чорбаджи Янко (или Кара Кольо) излива сам, като при леенето изрича
магьоснически заклинания. „Народното вярване в чудодейната мощ на спе¬
циално излетия от скъпоцен метал куршум — пише Цв. Романска — е отглас
на старинни народни схващания, широко известни и у други народи.“66 Това
вярване е именно митичното отношение, което дарява героичната личност с
чудесни качества, проявени тук с природния си характер.

Вариантите за смъртта на Индже са много. За най-разпространения от тях— вс. Урум кьой от чорбаджи Янко Тодоров, който понякога се пласира и
като историческа истина — вече стана дума. Според други варианти, той е
убит в Урум ени кьой (дн. Българово, Бургаско), в Едига (Кючук Стамбул,
Бояджи кьой, дн. Багра, Хасковско), в Смавлий (дн. Руманя, Старозагорско),
в Мълима (не се локализира), в сливенските покрайнини, в Узунджово, в
Добруджа и т.н. „Убийците“ съответно са: момче-свинарче, черен манафин,
гъркинята Янула, дъщеря на чорбаджи Тодор (може би — вариант на чорба¬
джи Янко Тодоров), Кара Кольо. Има и вариант, че лобното му място е просто
гората, където „сама е пушка пукнала“. Вариантът за Урум ени кьой и мом-
чето-свинарче се среща най-напред у Раковски67, откъдето го взема и Ире-
чек68. Приблизително същото срещаме и у Панайот Хитов, който локализира
мястото на убийството в сливенските покрайнини69. Вариантът за Урум кьой
ни е съобщен най-напред от Б. Нейков70. Той се потвърждава по-късно от
Г. Горов и от моите собствени проучвания в същото село през 1982 г., за
които ще стане дума по-късно. Сякаш — в потвърждение за вероятността
на събитието — Г. Горов отбелязва: „Урумкьовските момци са известни в
цялата околност като най-добри борци (пехливани). Рядко там може друг да
им „дели мегдан на гюреша“ по сборовете ^панагире) и да им вземе шилето,
каквото обикновено се дава на първенеца“ . Потомците на ония смелчаци,
дръзнали да убият (или дори само ранят) Индже войвода, стават пехливани,
както и някои от последните Бимбели, потомци на прочутия Факийски род,
са днешни шампиони по борба.

Във варианта на Б. Нейков има една доста характерна особеност. Веднага
след варианта за убийството, извършено от Тодор (или Михаил) и дъщеря му

106



Янула, се появява и вариантът със свинарчето — без нито единият от двата
да опровергава другия. Приблизително същото ми се случи (почти един век
след Балчо Нейков), когато разпитвах в сегашното Урум кьой (Индже войво¬
да) за смъртта (или раняването) на Индже. Единият от информаторите —
Илия Янков — се оказа правнук на „убиеца“ Янко Тодоров. Освен варианта,
известен ми от Б. Нейков и Г. Горов, той ми разказа историята и на самия
„убиец“, в която също имаше митични елементи. И той, и останалите инфор¬
матори от селото настояваха на версията за убийство и я предаваха като
абсолютна историческа истина. По-късно ги попитах дали са чували варианта
със свинарчето. Отговориха ми: „Това също е верно, но е станало после“.
Оказа се, че не сймо според Б. Нейков и неговите информатори, но и според
наши съвременници от предпоследното десетилетие на XX в. един човек може
да умре два пъти.

Споменах собствената си анкета в с. Индже войвода, за която подробно
ще стане дума във финала на настоящата работа, защото тя потвърждава
парадокса в преданието на Б. Нейков и се свързва с най-митичния елемент
от биографията на персонажа — неговото безсмъртие. Много от преданията
за Индже твърдят, че, когато го погребали, земята го изхвърляла три пъти,
че оживял и дълго скитал из Странджа (или Сливенския балкан) с дружината
си. Съществуващите независимо един от друг варианти на смъртта му народ¬
ното съзнание подрежда в някаква последователност, която не е историческа,
а отново циклична, митическа. „Смъртта на културния герой — там, където
се описва — казва Мелетински — често се мисли като неокончателна, остава
надеждата за възвръщане от царството на мъртвите, оживяване в бъдещето.
Изпитанията, през които преминава културният герой, или другите персона¬
жи от архаическите митове, понякога се интерпретират като своеобразни
„страсти“-страдания, с цената на които героят придобива сила и мъдрост за
себе си и за човечеството.“72 Със споменатите от Мелетински изпитания се
свързва и представата за смъртта (не окончателната, а разбрана именно като
временно изпитание) като нарушение на табу. Бастисването на Урум кьой
точно на Света Троица представлява нарушаване на табуто (няма значение,
че става дума за християнски празник — вече видяхме как народното съзнание
митологизира и християнските символи), за което Индже получава наказани¬
ето си. Характерно е, че преди нападението него винаги го предупреждават,
че ще извърши грях. В различните варианти го предупреждават ту жена му,
ту Кара Кольо, ту дори Кара Фейзи, който не е християнин и няма защо да
се интересува от християнските празници (този вариант също потвърждава
митическото съдържание на табуто). Прекрачил табуто, Индже е наказан със
смърт, но не завинаги, а временно, което му позволява да оживее и да умре
по друг начин още няколко пъти.

Един доста интересен вариант (пласиран като историческа истина) ни пред¬
ставя Славейков в цитирания вече исторически очерк „Кабадаии“. Според
него Индже е убит при един мост в Урум кьой около 1810 г., но имало друг,
по-млад Индже (от неговия род), който именно е убит в гръцкото въстание
през 1821 г.73 Това ни отвежда към специфично митическия мотив за единс-

107



твото смърт-раждане, където (един от вариантите на „чудесно раждане“) но¬
вороденият е възвърналият се между живите умрял, който почти винаги е
негов роднина, С единството смърт-раждане се свързва и бързият растеж на
героя „не с дни, а с часове“, познат ни от фолклора на много народи. Обик¬
новено това е героят-избавител, който „се ражда в момент на беда и веднага
се захваща с освободителното дело. Той се ражда възрастен, защото е въз¬
растният, върнал се от другия свят. Но тъй като жената не може да роди
възрастен човек, се появява мотивът на превръщането на детето във възрас¬
тен, което в приказката се представя като необичайно бърз растеж.“74

И така — дори през Възраждането — първата епоха на „новото време“
(както видяхме — и в самото „ново време“), дори в преданията за хайдути —
едни от последните фолклорни герои, свързани с нов етап на етническото
съзнание, когато то се превръща в национално съзнание, се забелязват про¬
цеси на митологизация, на митично отношение. Етносът — в копнежа си по
силна личност, която да го изведе от рамките на историческата обреченост
— измисля събития, размества дати, личности и квалификации и вярва в тях.
„Фолклорната история съдържа, особено в трудни и героични времена —
пише Т. Живков — идеята за бъдещето като връщане към миналото идеално
състояние на етническото цяло. На тази основа във фолклорната история
съществуват представите за възвърналия се избавител, на тази основа също
така за родоначалници на селища и родове се поставят царе или героически
личности. Всичко това показва, че етносът чрез своето историческо (според
мене — митическо — б.м., Е,И.) съзнание свързва минало и бъдеще и мито-
логизира до най-ново време своята история.“7

И ако това се отнася за фолклорната история, за историческото предание,
определено (от вече цитирания Азбелев) като наука (макар и примитивна), то
в много по-голяма степен важи за епоса, който принадлежи към сферата на
изкуството.

5.

Понятието „епос“, приложено към песните за Индже, има донякъде усло¬
вен характер. Самите песни са разпределени в два тома от поредицата „Бъл¬
гарско народно творчество“ — онези, които се отнасят за кърджалийския му
период, са квалифицирани като „исторически“, а другите — от периода „на¬
роден закрилник“ — като хайдушки. По-горе стана дума за голямата относи¬
телност при определянето на фолклорните жанрове — в международен и
особено в национален мащаб. И — ако в наративния фолклор границите са
все пак по-плътно очертани — в песенния въпросът за жанра е поставен доста
по-сложно. В цитираното вече съчинение Б. Ничев поставя под съмнение:
1) принадлежността на епоса по принцип изцяло към областта на фолклора
и 2) самото съществуване на български епос. По този начин дори цикълът за
Крали Марко остава в някакво неназовано, „междужанрово“ пространство.
Но ако приемем, че този все пак доста типичен цикъл има „право“ да се

108



нарече епос, въпросът с историческите и хайдушките песни остава нерешен.
Като се опитва да обособи — на базата на тематични, хронологически и
съдържателни различия - историческата песен в отделен жанр, Проп смята,
че тя е „промеждутъчна степен между два крайни полюса: колективното
творчество на селяните в областта на традиционния фолклор и индивидуал¬
ното творчество на художниците-писатели“76. Ако в руския фолклор нещата
стоят приблизително така (казаното от Проп може да се отнесе без съмнение
към късната историческа песен от периода на капитализма, но песните за
Иван Грозни например — също смятани за исторически — са много по-близки
до героическия епос), то за българския едва ли е правомерно да се правят
такива обобщения. Прав е Б. Ничев, когато твърди, че хайдушките песни са
„по-скоро етап в идейно-тематичното развитие на южнославянската епическа
песен, отколкото неин жанр“77. А що се отнася до историческата, в който
раздел са попаднали песни отпреди турското робство, песни за заробвания и
потурчвания, за размирици и войни до средата на XIX в. и оттам насетне —
т.е. песни, обединени единствено от наличието на някакъв (понякога — съвсем
относителен) „исторически“ елемент, нейното пък обособяване в отделен
жанр изглежда съвсем абсурдно. И така — за да избегнем невероятната жан¬
рова бъркотия — тук ще приемем понятието „епическа песен“ (и само за
удобство — „епос“) с пълното съзнание за неговата условност.

Ще започнем изследването на митичното отношение в цикъла за Индже,
на „парчетата митология, пренесени в епопеята“ — по остроумния израз на
Дюмезил , като приемем за изходна позиция използуваната по-горе струк¬
тура на мита: чрез проследяването на опозициите свое/чуждо, сакрално/про-
фанно и добро/зло, чрез психологизма и историзма.

„Античният фолклор се базира на митологията — казва Фрайденберг —
като формално не нарушава в нея нищо. И въпреки това, истинският смисъл
на мита за него е забравен. Стараейки се максимално да съхрани формалната
точност в преразказа на словесните митове или в повторението на определени
действия, античният фолклор не помни и не разбира това, което е създало
тези митове, предметите, действията — тяхната семантика. Както и митоло¬
гията, този фолклор носи масов, доиндивидуален характер. Но между тях има
коренна разлика: фолклорът „използува“ мита, т.е. взема го във вече готов,
направен вид — не „твори“ мит. Фолклорът не е първично, а вторично по
отношение на митологията явление.“79

Фрайденберг е безспорно права, като прокарва тази тънка (особено тънка— в античния фолклор) качествена граница между мит и фолклор — граница,
която отбелязва две различни степени на съзнание. Ако съотнесем към ней¬
ната теза споменатите по-горе „вторични митове“ или митичното отношение,
което намираме на всички етапи на народното съзнание, те, струва ми се,
няма да влязат в противоречие с нея, а само ще я дообогатят. Една друга
теза80, за която понякога се използува доказателствен материал също от ан¬
тичността, изравнява в известен смисъл „използуването“ и „творенето“ на
мита. Според нея „ползуването“ или социалната функция на един текст го
прави да бъде или да не бъде мит. Всъщност „ползуването“ представлява в

109



известен смисъл митичното отношение, което е централен обект на настоя¬
щото изследване. Така че „ползуване“ и „творене“ на мит могат да бъдат
равнозначни, ако се отчита разликата между мита в неговата първична форма
(като тип съзнание) и митичното отношение (характерно за всички типове
съзнание).

Една от най-характерните специфики на прехода от митическо към епичес¬
ко съзнание е разчленяването на опозицията свое/чуждо в нейния най-генера-
лизиран вариант човек/природа. Като анализира тенденцията „от мит към
логос“ (според него — единствена в развитието на съзнанието), Кесиди твърди
в едноименната си книга, че „епическото възприемане на природата не бива
да се разбира като абсолютно непосредствено, нерефлективно или дорефлек-
тивно-митологическо, което не провежда никакво различие между външно и
вътрешно, между субективно и обективно... Не в епоса, а в мита природата
играе самозадоволяваща се роля, тъй като на митологическо ниво на съзнание
човекът слабо различава себе си от природата и чувствува себе си като почти
нищо не означаваща нейна добавка“ *. И ако това е вярно за „чистия“ епос
(Кесиди има предвид Омировата епоха), то би трябвало в много по-голяма
степен да засяга по-късните „епически“ образувания като хайдушката или
историческата песен. Безспорно, епическото съзнание разчленява свое и чуж¬
до, човек и природа (по-задълго остават неразчленени иманентно „чуждите“,
враговете, представени много често зооморфно), нещо повече — то разчле¬
нява в някаква степен „аз“ и „другите“, един човек от друг човек. Епическото
съзнание абстрахира, рефлектира, изгражда опозиции. Обратното твърдение
би било абсурдно. И все пак, освен тенденцията „от мит към логос“, същес¬
твува и друга (не бих я нарекла „обратна“, а „успоредна“) — онази, която
„съхранява“ или „връща“ (когато става дума за митическо отношение, това е
едно и също) на епоса неговата митическа структура, дори — разбрана само
като присъствие в него на митически елементи.

За единството човек— природа в цикъла за Индже могат да се намерят
много свидетелства. В един от вариантите на прочутата песен „Заплакала е
гората“ се казва:

„Дорде бе Индже млад ерген
и гората бе весела,
весела и наредена:
до всяко дърво и юнак,
под тъпка ела бял чадър,
под чадър Индже войвода.
Откак са Индже ожени,
нажалила са й гората,
гората и планината,
и на гората листето,

82и па полето тревсто...“

„Жалбите“ на гората, разбира се, могат да се възприемат и като метафора,
което ще свидетелствува за високата рефлексия на народното съзнание в този

110



момент, за едно художествено отношение към връзката човек — природа. Поз¬
волявам си обаче да запазя известни резерви по този въпрос. Цитираният
вариант е един от най-ранните83 и да се допуска именно при него художест¬
вено отношение, е, разбира се, възможно, но не съвсем убедително. По-веро¬
ятно ми се струва, че в народното съзнание „гората“ и „любимата“ се смесват
повече по митичен, отколкото по художествен принцип. Гората и любимата,
природата и човекът са едно и също, неразчленимо цяло.

Още по-недвусмислени са примерите, когато става дума за смъртта на
хайдутина. Обикновено умрелият герой лежи на „горови листа“, на „зелена
морава“, възглавница му е „камък саморасъл“ или „студен, бистър кладе¬
нец“, а завивка — „чер облак“ или „дебела слана“84. Около главата му кръжат
птици — гарван, сокол, понякога това са превърнатите му в кукувици родни¬
ни. Птиците ръфат месата и пият кръвта му (явление от чисто митически
порядък, което няма моралната оценка на едно по-късно съзнание или — чрез
митично отношение — елиминира тази оценка). Нещо повече — твърде раз¬
пространен мотив в хайдушкия епос е „комкането“ с кръвта на първия срещ¬
нат — бил той „свой“, или „чужд“. Така — чрез тревата, листата, облаците,
водата, животните (в една песен Индже иска да вържат коня му до гроба ),
чрез ритуалното изяждане на месата или изпиване на кръвта — героят се
сраства, разтваря се в природата, „връща“ се към изначалната си същност, от
която — впрочем — никога не се е отделял задълго. Единството се възста¬
новява.

Два варианта на една песен за Индже ни разкриват твърде интересно съв¬
падение. В единия от тях — търновския — Индже приканва Кара Кольо:

„... развивай, Кольо, байраци,
избирай млади юнаци...
А чс щем, Кольо, да идем
па тази пуста Мълима,
че са мълимпи болсри,
болери и чорбаджии...“86

По-надолу се казва, че — освен това — мълимци са и „куршумджии“ и че
Мълима е „града голяма“. А в родопския вариант откриваме следното:

„Развявай, Кольо, байрака,
събирай, Кольо, момчена...
Чс ще да идем, бре Кольо,
Маламджа да бастисаме.- 87Твърде я кажат зепгипка ,
зспгинка и куршумджийка.
През кавал куршум пронизва.“88

Почти всичко в двата варианта съвпада — богатството, куршумджийство-
то, Кольо, байракът и момчетата. Приблизително близки фонетично са и
двете имена — Мълима и Маламджа. Само че в единия вариант това е име
на град, а в другия — на жена. Град Мълима (дори село с това име) не

111



съществува в османските документи и карти от епохата, а Маламка войвода
се споменава в една песен от Разградско, но исторически сведения за нея
няма. Това ме наведе на мисълта да потърся етимологията на двете имена,
явно смесени в народното съзнание. „Малама“ на гръцки означава „злато“ (в
друга песен за Индже се казва, че той носи „риза ризница сребърна, и от
сребро, и от малама“89). А „малюм“ на турски означава „знаменит, известен“.
И в двата случая имената Мълима, Маламджа вероятно имат обща етимо-
логия. По-правдоподобен ми се струва гръцкият произход, защото златото —
освен като средство за обогатяване — може да се разбира и в неговия смисъл
на сакрален метал.

И така — за народното съзнание няма значение дали това, което ще се
„бастисва“, е град или мома-хайдутка. Важното е, че то е „златно“ или (ако
изберем турския вариант) „знаменито, известно“. Важно е също и това, че —
независимо дали е град или жена — „нещото“ е чиста фикция. В случая
тъждеството човек-природа се видоизменя в човек-град. Това естествено про¬
излиза от неговия фолклорен (а не чисто митически) характер, защото във
фолклора събитията се избират по вероятност (невероятно е да се „бастисва“,
например гората, за един град-фикция това обаче е вероятно). И все пак —
тъждеството е налице, налице е заличаването на опозицията свое/чуждо (ма¬
кар само като елемент) и за фолклорното съзнание. Неслучайно Лотман на¬
рича естетиката на фолклора „естетика на тъждеството“ — „отъждествяване
на изобразяваните явления от живота с вече известни на аудиторията и влезли

«90в системата от „правила-модсли-щампи .
„Естетиката на тъждеството“ има връзка и с един друг механизъм, по

който се изгражда опозицията свое/чуждо във фолклора. Става дума за вярата
и на слушател, и на певец във фолклорното събитие, за неговото представяне
като истина. Събитията — действително и фолклорно — са тъждествени,
между тях не съществува опозиция — свое/чуждо тук се изразява като исти-
на/лъжа. Фолклорното съзнание не отхвърля лъжата (като „чужда“), то не я
допуска. То няма възможност да избира между истина и лъжа, защото за него
допустима е единствено истината. Корените и на тази неразчлененост са от¬
ново в колективната психика. „Човекът от тази епоха — пише Гуревич за
епохата на средновековието — не е обособен индивид, ориентиращ се в света
с помощта на собствените си знания и способности, той е член на групата, в
настроенията, умствените механизми, традициите на която е вкоренено него¬
вото съзнание, и преди всичко от тези колективни вярвания и представи черпи
той своите убеждения, и в това число — критериите за истина и лъжа. Истина
за него е главно това, в което вярва колективът, и той не е способен да
противопостави своите лични убеждения на колективната истина — такава
персонална истина той не познава. Нещо повече — принадлежността към
колектива ражда у индивида настоятелната потребност да утвърждава тези
истини, които са жизненоважни за колектива, към който принадлежи.“91 За
колектива, който възлага надеждите си на силната личност, е жизненоважно
тази личност наистина да бъде силна, добра и безсмъртна. Затова кърджа¬
лийският наемник Индже се превръща в закрилник на българите, затова е

112



напълно възможно той да умре два пъти. Индже е необходим на етноса и той
го измисля — такъв, какъвто му е нужен.

Възникнал на една степен на развитие, когато християнската религия е
отдавна господствуваща (би трябвало да се очаква — и доминираща), българ¬
ският епос естествено разграничава сакрално и профанно, разпределя прост¬
ранството на „божествено“ и „човешко“, персонажите си — на „отвъдни“
(змейове, самодиви, светци и светици) и „реални“ (смъртните хора). Това
разчленяване, познато за епоса (за разлика от мита) е все пак твърде условно.
Съществуват множество песни, в които сакралните и профанни пространства
и персонажи не само се смесват, но се и заменят едно-друго. Известните
мотиви за „змейовската“ или „самодивската“ сватба с „обикновени“ мома
или момък, за „слънчовата женитба“, за самодивите, които помагат на юнака
да спечели битката или витаят около смъртното му ложе, за юнака, превръ¬
щащ се в змей, най-добре илюстрират това. Но сакрално и профанно могат
да се появят неразчленени във фолклора и без намесата на тези „свръхестес¬
твени“ персонажи. Един ярък пример за това е мотивът смърт-раждане, който
вече разгледах във връзка с преданието. Героят (не само юнакът, но и Индже)
„свббодно“ преминава от реалния в отвъдния свят и, обратно, умира два пъти
и т.н. — операция от чисто митически характер.

Малко по-горе — по повод общата етимология на Мълима, Маламджа —
стана дума за разбирането на златото (също и среброто) като сакрален метал.
Третирането на благородните метали като сакрални е познато не само в бъл¬
гарските вярвания. Можем да го срещнем у много народи. Ще приведа нача¬
лото и края от един вариант на цитираната песен за „Мълима града голяма“,
заместен тук с Гръцкото село (Урум кьой):

„Индже майци си думаше:
— Мале ле, мила майчо ле,
стани ми, мале, събери,
твоите стари золоти,
да пода на кумунджие,
да стора риза сребърна,
сребърна риза-ризница...“

„Янко майци си думаше:
Мале лс, мила майчо ле,
етапи ми, мамо, събери
твоите стари золоти,
ще пода на кумунджие,
да слея куршун сребърен,
да си Ипджсто убия...“92

И в двата случая (куршум-ризница) среброто се разбира в неговия сакрален
смисъл — то е „чудесното“, което предпазва героя (в единия случай) от смърт
или го убива (в другия) въпреки всичко. Но именно тук, освен тъждеството
живот-смърт, е налице и друго тъждество. Среброто наистина е сакрално,
чудесно, притежава свръхестествени качества, но заедно с това то се допира
до „обикновеното“, профанно тяло на героя, като го прави едновременно
смъртно и безсмъртно. И още нещо — освен в посочения сакрален смисъл —
среброто (и златото) се разбира съвсем профанно — то е онова, заради което
се „бастисват“ градове и села, моми-хайдутки и богати чорбаджии, съвсем
обикновен, макар и скъпоценен, метал, пари.

Въпросът за разчленяването на опозицията добро/зло в епоса (класическия)
е доста сложен и се третира в науката по твърде различни начини. Някои

113



автори смятат, че наличието на нравствена оценка „свидетелствува за разла¬
гане на класическата епическа форма“93, че епическото съзнание „оперира с
безлични категории“94, други твърдят, че „в епоса всички основни герои са
положителни и изразяват националните идеали“95. Едно внимателно преци¬
зиране на тези, на пръв поглед, крайни мнения ще покаже, че те в действи¬
телност не са чак толкова крайни. Защото в епоса героите и постъпките могат
да бъдат едновременно натоварени и ненатоварени с нравствен смисъл. В своя
анализ на „Махабхарата“ Дюмезил остроумно отбелязва този парадокс, като
задава въпроса, защо толкова „добри“ персонажи са на страната на „Злото“,
защо толкова герои са в армията на демона96. Значи — добро и зло същест¬
вуват, но твърде често разменят местата си, твърде често са тъждествени.
Примери за това могат да се намерят в епическите песни на много народи.
Опозицията понякога е заложена и в самите имена на героите. Така например
„Етеокъл“ се превежда като „истинска слава“, а „Полиник“ — като „много
раздори“, но това не означава непременно, че Етеокъл е добър, а Полиник —
лош. В епоса героите и постъпките често разменят знаците си — героите
стават врагове и враговете — герои. Това явление, наблюдавано у много
народи, М. Браун нарича „негативизация на фабулата“97. И още нещо — в
епоса (независимо от това, как са „разместени“) „добро“ и „зло“ невинаги
имат същия нравствен смисъл, който им придаваме сега. Тяхното смислово
натоварване много често е близко до митическото.

При това „разместване“, „объркване“ на знаците дори в класическите фор¬
ми на епоса въпросът за опозицията добро/зло в цикъла за Индже, който
(както вече приехме) и по време на създаване, и по мотиви се разграничава
от тези класически форми, е още по-сложен. Преди всичко песните за Индже
би трябвало да се обособят в два цикъла — според „периодизацията“ на
неговата „дейност“ — песни от кърджалийския период и песни от периода
като „народен закрилник“. Докато във втория цикъл той почти винаги е оз¬
начен с положителна оценка, в първия — когато името му се свързва с това
на Кара Фейзи — оценката е твърде противоречива. Разбира се, става дума
само за случаите (и от двата цикъла), когато изобщо има оценка. Липсата на
оценка ще бъде разгледана по-долу.

В песните, където Кара Фейзи действува самостоятелно, отношение към
него съществува и то винаги е отрицателно — „Фезия Караешкия“, „Зулумите
на Кара Везия“ и т.н. С появата на Индже оценката (и към Кара Фейзи) или
се заличава, или е твърде противоречива. Характерни са два варианта на пе¬
сента за нападението над Котел (и двата — от Котел), където — при, общо
взето, еднакво сюжетно развитие — има различно отношение: в единия ва¬
риант шивачът Гочо се обръща към Индже с думите: „Индже бре, сербез
войводо“ , в другия — „Бре, Индже, млада войводо“ . В първия случаи
оценката е отрицателна, във втория — ако не е положителна (формулата
„млада войвода“ обикновено се приема като натоварена с положителен сми¬
съл), липсва. За разлика от тази песен, където (макар и в различни варианти)
добро и зло се смесват, в „Кърджалии-Карафезии“ Индже е пряко противо-

114



поставен на Кара Фейзи, въпреки че — от друга страна — е включен в нари¬
цателния смисъл на заглавието й:

„Индже войвода молба приима,
“ «100Кара Феизи измола нема.

Това донякъде подготвя прехода към втория цикъл за Индже като „народен
закрилник“.

Ще се върна за малко към „Факийското предание“ на Балчо Нейков, за да
прецизирам „историята“ на Индже и да отделя по-ясно двата периода, тъй
като въз основа на епоса такова прецизиране не може да се направи. Епосът
често смесва периодите.

Индже се появява за първи път във „Факийско предание“ във връзка с
Караевренската катастрофа. Т.е. — вече, ако не „прероден“, то поне на път
да се „прероди“. В преданието оценката за него е твърдо положителна — той
се поставя начело на заговора против Драза и Кара Фейзи, заедно с Вълко
Бимбелов, дядо Никола Узуна, Вълчан войвода и Моню войвода. Фиксиран
е и моментът на „прераждането“ — скарването с Кара Фейзи и историята на
песента „Заплакала е гората“, която жетварките изпяват, а той ги дарява с
жълтици. По време на самата катастрофа той е категоричен противник на
Кара Фейзи. В епоса обаче нещата са представени по доста по-различен начин.
Там имената на двамата кърджалийски главатари са винаги заедно и оценка
липсва. Тя липсва и в песента за нападението над Едига, където Индже вече
действува сам. Според Балчо Нейков запалването на Едига става след Кара¬
евренската катастрофа и в преданието дори се казва по този повод, че „Индже
войвода все добрини е правил и е лошав само за кючукстамболиите“101 (Кю-
чук Стамбул — Едига). В песента той просто подпалва Едига и не е ясно
дали това е добро, или лошо. Вероятно тази липса на оценка е дала повод на
съставителите на сборника „Българско народно творчество“ да включат пе¬
сента в кърджалийския цикъл. И наистина като мотив тя е по-свързана с него,
макар че „хронологически“ мястото й е във втория.

Тук възниква въпросът, дали народното съзнание „щади“ Индже заради
по-късната му (исторически несъществувала) роля на „народен закрилник“
или отново се сблъскваме с тъждеството добро-зло, имащо чисто митически
характер. При разглеждането на този въпрос трябва да се направи уговорката,
че за епическото съзнание (преданието тук донякъде се изключва) понятията
„по-рано“ и „по-късно“ не съществуват. Епическото съзнание разполага съ¬
битията в успореден план, за него двата периода на Индже се смесват. Индже
е „добър“ (доколкото изобщо има оценка) и в своя кърджалийски период,
защото трябва да бъде добър — такава е фолклорната конвенция. Той е „до¬
бър“ иманентно, макар някои от постъпките му да са натоварени с отрицате¬
лен нравствен смисъл. Това, както видяхме, е характерно за епоса по принцип— за разлика от наративния фолклор, който в много по-голяма степен се
ръководи от нравствени нормативи. Така че едва ли може да става дума за
„щадене“ в името на някакви по-„късни“ нравствени натрупвания. Индже си

115



е „добър“, но — като всеки епически герой — има право да извършва и „лоши“
постъпки.

„Естетиката на тъждеството“ се проявява най-категорично във вече цити¬
раните „паралелни“ пасажи за Индже и Янко, които събират „старите золоти“
на майките си, за да излеят — единият ризница, другият куршум. Песента е
от втория период, включена е на съответното място в „Българско народно
творчество". Въпреки това в нея оценка липсва. От една страна, опозицията
е налице — ризница/куршум, живот/смърт. От друга обаче, те са противо¬
поставени само формално — цялата „еднаквост“, „паралелност“ на пасажите
води към мисълта за тъждеството на двата компонента от опозицията. И в
двата случая липсва оценка — нито ризницата, животът, Индже са квалифи¬
цирани като „добри“, нито куршумът, смъртта, Янко — като „лоши“. Или
обратно. Те са тъждествени, разтоварени от нравствен смисъл, митични.

Разчленяването добро/зло в епоса — там, където изобщо го има — не би
могло да доведе до психологизъм. За да се появи психологизъм, бинарните
опозиции са недостатъчни, нужно е много по-сложно разпластяване на моти¬
ви, герои, събития. Антипсихологизмът на епоса — по аналогия с митичния
антипсихологизъм — се обуславя от колективизма на съзнанието и от него¬
вата (на епоса) обективност — дотолкова, доколкото всички събития и герои
са представени като истински, И отношението към .тях има много повече
митически, отколкото психологически характер.

Все пак в някои от песните за Индже (и от двата цикъла) се появяват
психологически мотиви. Те са свързани предимно с разкаянието за извърше¬
ните злини и в някаква степен се отнасят към опозицията добро/зло. Напри¬
мер:

„Да знаеш, Кольо, да знаеш,
да знаеш, ала нс знаеш,
каква ми й тъга паднала,
тъга, Кольо ле, тешчина —
дали ми й на зло, на добро?“102

Или:

доста си хора плашихме,
доста гора веселихме,
много майки разплакахме,
много невести раздомихме,
повеч сирачета оставихме,
много имане събрахме.
Кога си деца нямаме,
кому щем да ги оставим?“103

Появата на психологизъм — дори само като слаборазчленени елементи —
е една от разликите между класическия юнашки и хайдушкия епос, който
може да бъде квалифициран като „историческа песен“. „Монументализмът
на героическия епос — казва Проп — се сменя с реализма на историческата

116



песен.“104 A — щом става дума за реализъм — вече може да се говори и за
психологизъм, за ранни, неоформени черти на „литературност“, т.е. — за
разпадане на класическите епически норми. Но, както видяхме, този психо¬
логизъм е все още слабо отчленен от.епическата традиция и отчленяването
му — доколкото го има — може да се разглежда и като вариантност на
опозицията добро/зло.

Във връзка с „периодите“ на Индже стана дума за това, че епическото
съзнание разполага събитията в успореден план, докато фолклорната история
се старае, поне донякъде, да ги „подреди“. С това се стига до един друг важен
въпрос от паралела мит — епос — въпроса за историзма на епоса.

Проблемът за историзма на епоса ще разгледам от две гледни точки:
1) епосът като историческо отражение на реални събития и 2) разбирането
за времето в епоса.

Като правят, разбира се, много уговорки, някои автори все пак квалифи¬
цират епоса като история. При Веселовски105 историята е „почва за раждането
на епоса“, при Ауе^бах106 епосът е „припомняне на реални исторически съ¬
бития“, при Проп10 „отношение към историческите събития“. От друга стра¬
на — там, където се разглежда връзката епос— мит — обикновено се смята,
че епосът „претворява“ мита, а доста по-рядко се среща тезата, че той може
да бъде и митично отношение към историята. Взаимоотношенията мит — епос— история са разгледани пространно у Мелетински във връзка с прехода от
ранните епически форми към класическите, затова ще си позволя един по-дъ¬
лъг цитат от него: „При прехода към класически героически епос преди всичко
се изменя епическият фон: той загубва митическите си черти и придобива
исторически, по-точно — квазиисторически, доколкото съществено се явява
изменението на езика на описанието, а не правдивото изображение на исто¬
рически обекти. Епохата на ранните държавни образувания и на етническо-
политическата консолидация измества и заменя образа на „ранните времена“
на митическото първосътворение, тя се описва понякога като особено герои¬
ческо време, като славно национално минало, образец за подражание на по¬
томците. Елементите на идеализация на героическата старина са се засилвали
в обстановка на упадък на древните държавни центрове или на чуждоземни
нашествия. Квазиисторическият фон придава нов смисъл на старите сюжети— например борбата с чудовища, чиито образи сега се сливат с представата
за чуждоплеменна, чуждоверска, враждебна етническа среда... „Историзмът“
на епоса все пак не изключва широкото използуване — по отношение на
историческите персонажи и събития — на митически мерки, модели и струк¬
тури... Митологическите модели поначало определят сюжетните схеми, а не

- 1 «108се внасят впоследствие, заради забравянето на историческите факти.
По-нататък, като се основаваме на песните, свързани с вече неколкократно

споменаваната „Караевренска катастрофа“, ще видим как епическото съзна¬
ние „датира“ фолклорните събития. Според Балчо Нейков запалването на
караевренската кула е станало на 7 август (месецът приблизително съвпада
с историческите сведения в османските документи за нападението на Али

117



Молла) 1810 г. Годината (в действителност — 1803) е определена въз основа
на няколко песни. Така в една от тях се казва:

„Четири (дни — б.м., Е.И.) се мина Илинден,
Дразу в кулата гореше,
Индже си люто кълнеше...“109

В друга Кара Фейзи (а не Али Молла) заплашва караевренците, че ако не
му платят откуп, ще подпали кулата в „неделя“110. „Неделята“, празникът
изобщо, е много характерен като ден за случване на фолклорните събития
(другаде Индже прави нападенията си „у светла, млада неделя“ и т.н.). Като
съпоставя двете песни, Б. Нейков фиксира годината 1810, защото точно през
1810 г. Илинден (3 август) се случил в сряда, т.е. — четири дни преди „неде¬
лята“. Тя се определя приблизително и чрез една трета песен, в която Дразът
пише писмо до султан Махмуд за помощ111. Предполага се, че става дума за
Махмуд II, чието царуване трае от 1808 до 1839 г. (действителната година на
„Караевренската катастрофа“ — 1803 — не се включва в този период). По-
нататък във вече цитираната песен за Илинден Дразът съобщава цифрата на
загиналите — 600112, което също съвпада с историческата истина. И така —
някои от епическите събития съвпадат с историческите (като се изключи го¬
дината, която в епоса не съществува, епосът не се интересува от нея — тя е
важна за преданието). Не съвпада единствено персонажът. И това не е слу¬
чайно. Епическото съзнание включва Индже в събитието не защото е „забра¬
вило“, че неговият извършител е Али Молла. Епическото съзнание не се
интересува от Али Молла. Нужен му е Индже, защото е българин и „народен
закрилник“. В предварителния митично-епически модел за героя Али Молла
не може да се включи. В него има място единствено Индже.

Може би не е случайно и това, че песните, в които се говори за раняването,
а не за убиването на Индже — „Прочу се Индже войвода“, „Инджето са го
ранили“, „Раняване на Индже войвода“ — са по-късни от другите, поне са
записани през 50-те и 60-те години на нашия век. Балчо Нейков също не
споменава нищо за раняване, той е категоричен, че Индже е убит през 1813 г.
в Урум кьой. Много е вероятно тези по-късни песни да представляват опит
за правдоподобие, за „нагласяне“ на фолклорния факт към историческата ис¬
тина и в този смисъл техният митично-епически характер е силно редуциран.

От по-друг характер е историзмът на песните, които сочат следите на
Индже във Влахия. В една от тях се казва, че Индже и Кольо щели да „бас-
тисват“ Добруджа:

„Добруджа, кажет полпичко,
полпичко още, равничко!“1

По-нататък Индже — невслушал се в предупреждението на Кольо, който
сънувал „лоша съня“ — пада убит в същата тази Добруджа, която сега се е
„разбегала и размирила“. Песента може да се приеме и за вариант на „Зап¬
лакала е гората“. Предположението на Г. Горов, че тя доказвала „пътя на

118



Индже за Влахия през Добруджа“, едва ли може да се приеме за основател¬
но114. В Добруджа е бил пълновластен господар силистренският аян Йълъ-
коглу, който (както видяхме) бил убит през същата 1813 г. Вероятно тук се
срещаме със същия механизъм на „заместване“ на персонажите, както беше
и в случая с „Караевренската катастрофа“.

По-интересен е случаят с вече цитираната песен „Кърджалии-Карафезии"— единствената от кърджалийския период, в която двамата главатари са про¬
тивопоставени един на друг. В нея озлочестената от Кара Фейзи Иринка казва
на майка си:

да ми песен изпоят,
та да ся чюе, прочюе
по Влашка земя, Богданска,«115по християнски кадалъци.

Макар че песента е записана от Бесарабия, не можем да приемем, че става
дума за периода, когато Индже е вече наемник във Влахия. Присъствието в
нея и на Кара Фейзи го опровергава. По-скоро можем да предположим, че тя
засяга времето отпреди 1806 г., когато във Влахия имало доста кърджалийски
набези. Няма сведения обаче Кара Фейзи да е ходил там. Влахия е „арена“
на северните владетели — Тръстениклиоглу (през 1794 г.) и Пазвантоглу,
представен от „генерала“ си Кара Мустафа (през 1797 г.)1 6. В този случай
също би могло да става дума за „заместване“, но то е малко вероятно, защото
народният певец не би имал „интерес“ да включи Индже именно тук. Макар
и „разчленен“ в опозиция от Кара Фейзи, той все още е кърджалия, а не
„народен закрилник“. По-скоро локализацията „Влашка земя, Богданска“ е
по-късна — след изселването на впоследствие наречените „бесарабски бъл¬
гари“ от Източна Тракия. Още повече, че в началото на песента се говори за
„Карнабашката кааза“ и „каваклийските селяне“ (Каваклии — Тополовград),
което я локализира именно в Източна Тракия.

Единствената песен за Индже, която може да бъде определена като „ис¬
торическа“, засяга участието му във въстанието на Заверата:

„Пашата пита султана:
— Имаш ли хабер, нсмаш ли,
българе глава дигнаха
от тебе земя да земат —
като ми Сава Бинбаши,
Инджето, Индже войвода
и Колю Кичук байряктар!“117

И този „историзъм“ впрочем е твърде относителен, защото — въпреки
участието и на българи в него — въстанието на Заверата си е чисто гръцко и
някои от българите (за Индже е сигурно) участвуват в него като наемници —без каквато и да било политическа програма. В песента обаче те имат пре¬
тенции към земите на самия султан.

119



Дори когато отразява действителни исторически събития, епосът им при¬
дава съдържание, което „устройва“ етническото цяло в конкретния полити¬
чески момент. Етносът има нужда от герой, спасител и не се колебае да си
го измисли. Той може и да използува действителна историческа личност и
чрез митично отношение да я включи в епическия модел. „Епосът не предава
в стихове исторически факт — казва Проп — а художествена измислица, която— даже като измислица (к.м. — Е.И.) — се определя от историята.“118 Епосът
се определя от историята единствено в смисъла на историческа необходимост
и погледнато така — става ясно защо процесите на митологизация се засилват
в моменти на политически упадък, чуждестранни нашествия и т.н. Истори¬
ческият момент може да определи митическия модел или степента на мито-
логизиране, но не да създаде или заличи митическото отношение, заложено по
принцип в човешката психика.

Дотук разгледах проблема за историческото време извън епоса — т.е. вза¬
имоотношенията между епическите и действителните исторически събития.
Сега ще се опитам да разгледам проблема за вътрешното епическо време,
което Лихачов нарича „идеална старина, нямаща непосредствен преход към
новото време, история, заемаща „островно“ положение“ . Епическото съ¬
битие никога не е датирано, то се случва в някакво идеално „някога“, което
може да съвпада със „сега“. Много е вероятно някои от песните (и от двата
цикъла) да са се създавали още приживе на Индже, но те винаги са отместени
в едно „някога“ (формулата „имало едно време“ е изобщо много специфична
за фолклора), за да се спази задължителната „епична фолклорна дистан¬
ция“120. Разбира се, „някога“ и „сега“ не са в опозиция, те могат да бъдат
взаимозаменяеми. Тази взаимозаменяемост (или поне — успоредност) на „ня¬
кога“ и „сега“ личи и от бързата смяна на глаголните времена в песните.
Най-често те са в преизказно наклонение (нещо, което е „било“) и сегашно
време (нещо, което „е“):

„Чс са смавлийпи джапджии,
джанджии и куршумджии,
жените барут правели,
момите куршум леели,
момците пушки пълнели -

«121не рачат данок да дават.

Доколкото епическото съзнание изобщо носи представа за времето, тя е
твърде обвързана с митизма, със сакралните числа — 3, 7, 9 и т.н.122 Така
„фолклорната дистанция“ най-често се отбелязва като „300 години“ — и „300
години“ не означава реално време, а знак за необходимото „достатъчно отда¬
лечаване“. „Преди 300 години“ се превежда във фолклорното съзнание като
„някога“, времето „отпреди 300 години“ не е историческо време, то е „ост¬
ровното“ време на Лихачов.

Вътрешното епическо време е твърде свързано с циклизма, с „времето в
кръг“, което характеризира и митическото време. Възможността за повтаряне
на епическите събития, „търсенето на същността в перспектива назад, в пре-

120



123цедент, е по същество митическа операция“ . Много често залогът за „ис¬
тинността“ на събитието е именно „старината“ му, щом се е случило „преди
300 години“, значи се е случило „наистина“, а може и да се повтори. Този
механизъм на стереотипията — един от най-важните във фолклорното съзна¬
ние — изразява митическо отношение от най-чиста проба. Макар — за разлика
от първичния мит — да разчленява „някога“ и „сега“, епосът не удвоява
действителността (както е при изкуството), а я продължава^24. Това „продъл¬
жаване“ — доколкото не става дума за две различни действителности — също
има митичен характер. „В известен смисъл разбирането на митологията —
пишат Лотман и Успенски — е равносилно на припомнянето.“125

Всичко казано дотук беше опит да разгледам как функционират механиз¬
мите на това „припомняне“ в епохата на Българското възраждане. В заклю¬
чение бих искала, съвсем накратко, да хвърля поглед и върху начина на
тяхното функциониране в съвременната епоха.

6.

Вече споменах проведената от мене през 1982 г. анкета в с. Индже войвода,
Бургаско, във връзка със смъртта на Индже. Анкетата проведох в двора на
„убиеца“ Янко Тодоров с неговия правнук Илия Янков и други информатори
от селото — точно под каменната плоча, на която пишеше, че Индже е ранен
тук на 1 юни 1813 г. Към самата къща не проявих интерес, защото тя е нова.
Старата съществувала докъм 1910 г. и е описана от Б. Нейков през 1890 г. и
от Г. Торов — по спомени на друг потомък на „убиеца“ Христо Янков —
през 1940 г. „Тя била едноетажна (земълна), дървена, дълга, каквито са всички
къщи от най-стария странджански тип. Външната врата се отваряла с „ман¬
дало“ и се заключвала с „крив цигански ключ“ през широко разядена дупка,
през която действително би могло да се стреля... Някои ме уверяваха — пише
Г. Торов — че външната врата на къщата, през която е стреляно на Инджето,
била запазена и поставена на обора на сегашната къща, но дядо Христо отрече
това: имало наистина стара врата, но тя била друга, взета от вътрешните
врати на съборената. Същинската врата не била запазена.“126

И така — в нощта, когато кърджалиите (нали според преданието през 1813 г.
Индже вече не бил с кърджалиите) нападнали селотр, Индже почукал най-
напред на портата на чорбаджи Янко. „Отвори ми, или ще ти изпия кръвта“— казал. „Ти моята, или аз твоята“ — отговорил дядо Янко и гръмнал през
ключалката. После избягал в гората през задната портичка. Дружината заб¬
рала кехаята на селото да ги води, взели два коня и едно халище, сложили
Инджето и го занесли на Дервенджик. А кехаята Георги избягал и съобщил
за смъртта му. Погребали го с много имане и оттогава селяните търсят гроба
му, пълен с жълтици, но нищо не са намерили. Оттук нататък започва исто¬
рията на самия „убиец“ — родоначалника на днешните Янкови от с. Индже
войвода — чорбаджи Янко. История, разказана като че ли от Александър
Дюма: Янко бил от Карлово или Калофер (дали изборът на родните места

121



на Левски и Ботев е „случаен“, не успях да установя), кръгъл сирак (твърде
характерно за митично-приказния жанр). На младини направил беля (каква —
не се казва) и го затворили в Диарбекир. Там имало и един турчин, осъден
на доживотен затвор. Турчинът разказал на Янко за скритото си имане, което
било в едно дърво край с. Церово. Янко излязъл от затвора, взел парите и
станал мухтарин в Урум кьой.

Не само внукът на „убиеца“, но и останалите информатори от селото,
които ми разказаха същата история, нито за момент не дадоха оценка на
събитието. То просто се било случило и толкова. Станало е убийство, а никой
не преценява дали убитият или убиецът е добър или лош. Липсва нравствена
оценка, липсва разчленяване на опозицията добро/зло. Налице е митично
отношение. Историята за убийството на Индже и историята на самия чорба¬
джи Янко бяха натоварени с еднаква значимост за информаторите от селото.
Нещо се е случило — дали то е добро или лошо — няма значение. Налице е
събитието, изключителното, което ни разграничава от останалите, прави ни
различни. Неслучайно и фолклорната история, и епосът от Странджа така
подчертано пренебрегват варианта за смъртта на Индже във Влахия. Те не
могат да „позволят“ на Индже да прекрачи пределите на региона и да умре
другаде. Така ще се загуби изключителното. Защото, ако няма събитие, на¬
родното съзнание ще го измисли, а митичното отношение ще го превърне в
действителност.

Всички информатори от селото разказаха събитието с пълна сигурност в
достоверността му, като истина. Държеха на точността в географските поня¬
тия, но настояваха за преместване назад във времето. Въпреки че над главите
им висеше плочата с датата на раняването, те непрекъснато твърдяха, че
Индже тук са го убили и то много по-рано — преди 300 години. Неизбежната
„фолклорна дистанция“ се появи и тук. По-късно им зададох въпроса, дали
Йовков е сбъркал, когато в разказите си за Индже е нарекъл селото Урум ени
кьой и когато твърди, че Индже е убит от собствения си гърбав син. „Не е
сбъркал — беше отговорът — това е друга история.“ Оказа се, че — след като
бил в тяхното село — Индже отишъл и в Урум ени кьой и там станала
случката с гърбавото. Разказът на Йовков ми беше преразказан с пълни под¬
робности. Помнеха и шивача, и кръчмата, и Пауна, и Сяро Барутчията, и баба
Яна Калмучката. Всички имена и действия на героите представяха като на¬
пълно истински. Забравиха само една подробност — „прераждането“ на Ин¬
дже след убиването му от чорбаджи Янко. И двете събития, макар —
логически противоречащи си, макар едното — предание, а другото — лите¬
ратура, бяха разказани като абсолютна истина127. „Истина“ от чисто митичен
характер, която допуска един човек да умре два пъти.

И така — не само през Възраждането (началото на „новото време“), но и
през самото „ново време“ (края на XX в.) се наблюдават процеси на митоло-
гизация на фолклорна основа. „Дори при пълна дезактуализация на фолклора
като естетическо съзнание — казва Б. Ничев — днес неговите създатели про¬
дължават да считат за задължително изискване на фолклорната конвенция
едно отношение към пресъздаваната от тях действителност като към описание

122



128на нещо, което непременно е било.“ По принцип правилно, това обяснение
на споменатите по-горе явления ми се струва все пак недостатъчно. Едва ли
може да става дума за „фолклорна конвенция“, ако „дезактуализацията на
фолклора като естетическо съзнание“ е наистина налице. Не е ли „фолклор¬
ната конвенция“ (дори ако съдържателните моменти в разказа не са на фол¬
клорна, а например — на литературна основа) израз на споменатия вече
стереотипен ритуален автоматизъм, присъщ — с повтарянето на циклите, с
„времето в кръг“ — не само за фолклорното, но и за митическото съзнание?
И този автоматизъм на „включване“ в митическото и епическото пространс¬
тво, в митическото и епическото време не е ли доказателство за успоредното
съществуване на трите типа съзнание във всеки момент от историческото
развитие и до наши дни? И — ако „дезактуализацията“ на фолклорните мо¬
тиви е налице в един или друг от тези моменти — не е ли прибързано да се
говори за „дезактуализация“ на типа съзнание!

Откритията на точните и хуманитарните науки, философският анализ, ло¬
гиката на познанието не влизат в непременно противоречие с успоредното
съществуване на трите типа съзнание. Напротив — разширеният кръг на поз¬
нанието разширява и кръга на непознатото — основният източник на митично
отношение. От друга страна — доколкото митичното отношение е в пряка
връзка със социалното функциониране на обекта, доколкото „ползуването
определя едно нещо да бъде, или да не бъде мит“ — то няма как да се
„дезактуализира“. Във вече цитираната си книга „Митология на нашето вре¬
ме“ — като по принцип отрича митовете в едно общество, където господст-
вуват науката и познанието — Алфред Сови остроумно завършва: „Нека
защитниците на мита бъдат спокойни. Вместо да прекратят техните завоева¬
ния, засилените завоевания на познанието ще им отварят нови полета и нови

129хоризонти“

БЕЛЕЖКИ

1 w

Хсрдер^ И.Г. Естетически студии и статии. С., 19S5, с. 367.
2 Ничев) Б. От фолклор към литература. С., 1976, с. 116.
С проблема за „епическата носталгия“ се занимава и Холисич^ И. Проблеми на

българската възрожденска култура. С., 1986, с. 23. Според пея феноменът се проявява
и в литературните произведения от Възраждането — Паисий, Славейков, Пърличев.

Ще спра избора си върху преданията и песните за Ипджс войвода по няколко
причини: 1) цикълът за Ипджс е един от най-популярните през Възраждането и до паши
дни; 2) Индже е доказана от историографията действително съществувала личност; 3)
поразително е несъответствието на фактите в историческите документи и във фолклор¬
ната история; 4) образът на Индже във фолклорната история с противоречив — от
участник в кърджалийската анархия до хайдутин и народен закрилпик; 5) интерпрета¬
цията на „фактите“ в самата фолклорна история с твърде разнообразна. Всичко това
представлява интересен материал за едно съвременно изследване.

Levy-3ruh{ L. La mcntalite primitive. Paris, 1922.
В края на живота си Лсви-Брюл се отказва от сволюциопиеткитс си схващания.

123



у
Емелянов, Л.И. Историческия песия и дсйствительпость. — Русский фольклор

(М.^, 1966, 10.
Още в края на миналия век, когато Кодрингтъп открива понятието „мана“ у

диваците от Меланезия, усилията на голям брой учени се насочват към типовете мис¬
лене. Привърженици на „нееволюционистичното“ мислене са Мое и Юбер, а — вече
през 30-те години на нашия век — Анри Бергсон сложи основите на по-късната теория
па Лсви-Строс, именно — като критикува възгледите на Леви-Брюл.

9 Levi-Strauss^ С. Mysl meoswojona. Warszawa, 1969, 28 — 30.
10 Лотман, Ю.М., Б.А. Успенский. Миф — имя — культура. Трудм по знаковмм сис-

темам. Тарту, в. VI, с. 284.
11 Дъяконов,И.М . Введсние в кн. Мифологии древното мира. М., 1977; Кессидщ Ф.Х.

От мифа к логосу. М., 1972; Gusdorf, G. Mythe et melaphysique. Paris, 1953; Sauvy, A.
Mythologie de notre temps. Paris, 1966.

12 Богданов, Б. Мит и литература. С., 1985, с. 7.
13 Гуревич, А.Я. Проблеми средневековой народной культурьь М., 1981, с. 154.
14 Начев, Б. Цит. съч., с. 6.
Лотман, Ю.М ., Б.А. Успенский. Цит. съч., 283— 284.

' 16 В своите дългогодишни изследвания върху „идеологията на трите функции“ в
епопеите на индосвропейските народи Жорж Дюмезил приема за изходна тройната
опозиция сакралност/сила/плодородие и на тази база изгражда изводите си, някои от
които ще разгледам по-долу — Mythe et epopee. Т. 1. Paris, 1968.

17 Фрейденберг, О.М. Миф и литература дрсвпости. М., 1971, с. 31.
18 Lehman, В. Le mana. Paris, 1922; Malinowski, B. Argonauts of the Western Pacific.

London, 1922.
19«Levy-ВгиЦ L. L’cxpcrience mistiqe et les symboles chcz les primitifs. Paris, 1938
20 Опозицията добро/зло също не бива да се смесва със сакралпо/реалло. Сферата

на сакралното, както и на реалното, може да се разделя па добро и зло. В случая е
важен именно фактът пг разделянето, характерен за религиозното съзнание. Неслучай-
но вярванията на древните се наричат ту „митология“, ту „религия“. В тях — за разлика
от по-късните „чисти“ религии като християнската — опозицията добро/зло съществува
само в сферата на реалното. Боговете са единни. Те притежават много повече черти на
митизъм. Обратното може да се забележи при разделянето па аптропоморфизъм и
зооморфизъм в образите на „добри“ и „зли“ духове, на бога и дявола в християнската
религия.

21 Като „дике“ (добро) в гръцката митология Ж.-П. Всрпап квалифицира още: зла¬
тото, героите, поносимостта, работата. Като „хибрис“ (зло): среброто, бронзът (на
оръжията), непоносимостта, умората.

22 Фрейденберг, О.М. Цит. съч., с. 61, 110.
23 Мелетинский, Е.М. Позтика мифа. М., 1976, с. 225.
24 Пак там, с. 177.
25 Г уревич, А.Я. Цит. съч., 168— 169.
26 Мелетинский, Е.М . Цит. съч., с. 177.
27 Славейков, П.Р. Исторически разкази от минали времена. Кабадаии. — Период,

сп., 14, 1885.
28 Таоаков, С. История на град Сливен. Т» 1. С., 1911.
29 Пак там, с. 542.
30 Мутафчиева, В. Кърджалийско време. С., 1977, с. 341.
31 Пак там, с. 199.
32 Росен, П. През гори зелени. С., 1982, с. 106.

124



33 Кабадии (сурови, нсизпечени юнаци) се наричали българите наемници и доверени
хора при кърджалиите.

34 Мутафчиева, В. Феодалните размирици в Северна Тракия през края на XVIII и
началото на XIX век. — В: Паисий Хилендарски и неговата епоха. С., 1962, с. 189.

35 Мутафчиева, В. Кърджалийско време, с. 135.
Действията на Кара Фейзи ще бъдат описани по: Мутафчиева, В. Кърджалийско

време, с. 146, 200-202, 206, 215-216, 266-267, 296, 304.
37 Горов, Г. Индже войвода. С., 1941; Атанасов, Щ. Кои са били кърджалиите и

против кого са се борили. С., 1954; Боев, Р. Стоян-Индже войвода. С., 1956 и др.
311 Тази теза се поддържа между другото и от Р. Босв, който я подкрепя с някакъв

документ от частен архив, без да го цитира.
Жечев, Н ., С. Янкович. Няколко неизвестни данни за Стоян-Индже войвода. —

Истор. преглед, 1961, 1.
Нейков, Б. Факийско предание. Сбирки от народния живот. С., 1985, с. 83.

41 Мутафчиева, В. Кърджалийско време, с. 333.
42 Жечев, Н., С. Янкович. Цит. съч.
43 Gordon, L. History of Greek Revolution. London, 1932. »
44 Раковски, Г.С. Съчинения в четири тома. Т. 1. С., 1983, е. 394.
45 Хитов, П. Някои стари български войводи. С., 1918, с. 62.

Според съветския учен Азбелсв (Мсждународпая систематизация преданий и ле-
генд. — Русский фольклор (М.), 1966, 10) преданията принадлежат към науката
(примитивната), а легендите — към религията (примитивната), защото се основават на
вярата.

Фабулатът с създадено от народната фантазия и предадено по традиция повест¬
вование, което представлява фиксация па мотива — вж. Живков, Т.Н.Фолклор и съв¬
ременност. С., 1981, с. 164.

48 Dumezil, G. Цит. съч., с. 282.
Dumezil, G. Horace et 1с Curiaces. Paris, 1942, p. 64.
Живков, Т.Н. Цит. съч., c. 165.

51 Браун, M. Композиция героических народник псссн. — Русский фольклор (М.),
I960, 5; Ничев, Б. Цит. съч. и др.

5 Живков, Т.Н. Цит. съч., с. 192.
53 Пак там, с. 175.
54 Пак там, с. 179.
55 Горов, Г. Цит. съч., с. 22.
56 Нейков, Б. Цит. съч., 64—67.
57 Българско народно творчество. Т. 2. С., 1961, с. 31.
53 Раковски, Г.С. Цит. съч,, е. 395.

„Бейзаде“ означава „от царско коляно“ (Нейков, Б. Цит. съч., с. 83).
60 Росен, П. Цит. съч., с. 305.

Българско народно творчество. Т. 11. С., 1963, с. 135.
Лотман, Ю.М., Б.А. Успенский. Цит. съч., с. 299.
Баева, 3., П. Сиротов, Б. Колев. За хайдушкото движение в Хасковския край.

Хасково, 1974, е. 86.
64 Раковски, Г.С. Цит. съч., с. 395.
Горов, Г. Цит. съч., с. 60.
Романска, Ц. Българските народни исторически предания. — В: Българско на¬

родно творчество. Т. 11, с. 35.
” Раковски, Г.С. Цит. съч., 395-396.

Иречек, К. История на българите.' С., 1978, с. 540.

125



69 Хитов, П. Моето пътуване по Стара планина. С., 1962, 158 — 159.
70 Нейков^ Б. Цит. съч., с. 83. 4 '
71 Горов, Г. Цит. съч., с. 69.
72 Мелетинский, Е.М . Цит. съч., с. 228.
73 Славейков^ П.Р. Цит. съч., 184—185. ’
74 Пропя, В.Я.Фольклор и действительность. М., 1976, с. 240.
75 Живков, Т.И. Цит. съч., с. 126.
76 Пропя, В.Я. Цит. съч., с. 112.
77 Ничев, Б. Цит. съч., с. 159.
78 Durnezil) G. Mythe et epopee, p. 46.
79 Фрейденберг,O.M . Цит. съч., с. 164.
80 Богданов) Б. Цит. съч., с. 255. Вж. по този въпрос и Пропя, В.Я. Исторические

корни волшебной сказки. Л., 1986, 27 — 28.
81 Кессиди, Ф.Х. Цит. съч., с. 74.
82 Българско народно творчество. Т. 2, с. 97.
83 Напечатан е за първи път в „Дунавски лебед“, 61, 19. окт. 1860. Раковски

отбелязва, че песента произхожда от началото на XIX в.
84 Българско народно творчество. Т. 2, 56 — 57.
85 Пак там, с. 574.
86 Пак там, с. 579.
87 Зенгинка (тур.) — богата, имотна.
88 Ангелов) Б., X. Вакарелски. Трем на българската историческа епика. С., 1939, с.

330.
89 Българско народно творчество. Т. 2, с. 686.
90 Яотман, Ю.М . Лекции по структурной позтике. Тарту, 1964, в. 1, с. 137.
91 Г уревич, А.Я. Цит. съч., 98 — 99.
92 Българско народно творчество. Т. 2, 687—688.
93 Мелетинский, Е.М . Введение в историчсскую позтику зпоса и романа. М., 1986,

с. 107.
94 Норман-БрауН)У. Индийская мифология. — В: Мифологии древнего мира, с. 295.
95 Пропя, В.Я. Фольклор и действительность, с. 100.
96 Dumezil, G. Mythe et epopee, p. 253.
97 БрауН) M. Цит. съч.
98 Горов) Г. Цит. съч., с. 29.
99 Ангелов) Б., X. Вакарелски, Цит. съч., с. 334.
100 Българско народно творчество. Т. 3, с. 359.

Нейков) Б. Цит. съч., с. 82.
102 Българско народно творчество. Т. 2, с. 686.
103 Пак там, т. 3, с. 352.
104 Пропя, В.Я. Фольклор и действительность, с. 121.
105 Веселовский, А .Н. Собрание сочинсний. Т. 16. М., 1938, с. 52.
106 Ауербах, 3. Мимесис. М., 1976, с. 135.
107 Пропя, В.Я.Фольклор и действительность, с. 120.
108 Мелетинский, Е.М. Введение в историчсскую позтику зпоса и романа, 79— 80.
109 Нейков) Б. Цит. съч., с. 79.
110 Пак там, с. 74.
111 Пак там, с. 77.
112 Пак там, с. 79.
^3 Горов) Г. Цит. съч., с. 80.
114 Пак там, с. 80.

126



115 Българско народно творчество. Т. 3, с. 360.
М утифчиева, В. Кърджалийско време, с. 123, 156.
Горое, Г. Цит. съч., с. 80.

1 1й Пропи, В.Я. Основнме отагш развития русского героическото зпоса. — В: IV
Международния съезд славистов. Доклади. М., 1958, с. 13.

Лихачев, Д. Позтика дрсвнерусской литератури. Л., 1971, с. 258.
120 Ничие, Б. Цит. съч., с. 120.
121 Българско народно творчество. Т, 3, с. 575.
122 Сакралните числа изобщо са твърде характерни както за митическите, така и за

фолклорните представи. Едно от тях е седмицата, срещащо се в митическите и рели¬
гиозни вярвания на много народи, в това число — ханаанската митология и християн¬
ската религия. Още в плочките от Угарит боговете на плодородието са седем, циклите
на изобилието са седем, в Библията Бог за седем дни е сътворил света и т.н. Във
фолклора седмицата е едно от „любимите“ числа. Дружината на Ипджс винаги брои
70 или 77 юнаци. Това не бива да се възприема като реален брой хайдути, а като знак
за принадлежност па тази дружина към сферата па сакралпото. Числото седем — както
и благородните метали — има охранителна функция. Дружина от 70 или 77 юнаци ще
бъде неуязвима.

123 Богданов, Б. Цит. съч., с. 179.
124 Ничие,, Б. Цит. съч., 154— 155.
I 9^ Лотман, Ю.М.. Б.А. УспенскиИ Цит. съч., с. 293.
126 Горов, Г. Цит. съч., 75— 76.
127 n с иПодобни „истини , възприети от литературата или от средствата за масова

информация, ми бяха разказани и в други села. Например Грозьо Шопов от с. Чсрепово,
Хасковско, „призна“, че вариантът му за битката при Караеврсн е почерпан както от
старинните предания, така и от романа на К. Петкапов „Индже войвода“, като ме
уверяваше, чс — тъй като К. Петкапов е родом от с. Каваклия, Лозснградско (недалеч
от местата, където се разпростирала кърджалийската анархия) — той трябва да е най-
добре осведомен за събитията. В с. Бродилово, Бургаско, объркаха Вълчан войвода с
капитан Петко войвода от телевизионния сериал. Сто и две годишният дядо Стоян от
с. Копдолово, Бургаско, не можеше да си спомни дали с чул преданието за Хасекията
и за мома Урдовиза от майка си или го е прочел във вестника. А в Малко Търново ми
разказаха една легенда за псстипарството, уточнявайки дори в кой брой па сп. „Оте¬
чество“ са я прочели. И така нататък. Характерното във всички тези случаи е, че —
почернапи било от устни разкази, било от писмени източници (художествена литера¬
тура, средства за масова информация и т.н.) — те бяха разказани като абсолютна истина.

128 Ничие, Б. Цит. съч., с. 35.
*2^ Sauvy, А. Цит. съч., с. 235.

127



ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗПАНПЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSII Е DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI“

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOG1E

DIE ALTANATOLISCHEN GOTTHEITEN
NACH DEN ALTHETIIITISCHEN TEXTEN. TEIL I

IRIS VON BREDOW
Рецензент и редактор: проф. д-р .Христо Данов

Ирис фон Бредов. ДPEBI IOAHАТОЛИИСКИ Е
БОЖЕСТВА В ДРЕВНЕХЕТТСКИХ ТЕКСТОВ. ЧАСТЬ I

Статья представляст первая часть исследования божееких имен и предс-
тавлений о богах в древнехеттским периоде. Она содержает перевод древне-
хеттских ритуальннх текстов и их анализ е учетом фигурирающих в них имен
богов. Цель автора найти макеимальную информации) для древнсхеттских
представлений о божествах, которме до сих пор не бькпи объектом специаль-
ного внимания в научной литературе.

Iris von В r е d о w. THE OLD ANATOLIAN GODS IN THE
OLD HITTITE TEXTS. PART I
The paper represents the first part of a study about the god-names and the ideas

of gods in the old Hittite period. It containes the translation of ritual texts and the
analysis of them with the aim to win a maximum of information about these gods
and the religious ideas concerning them.

129



EINLEITUNG

Ein betrachtlicher Teil der gesamten altanatolischen Onomastik, die uns bekannt
ist, besteht aus Gotternamen. Die Hethiter faBten selbst diesen Reichtum mit der
Formel „das Land der tausend Gotter“ zusammen. Priester und Schreiber im
Staatskult befanden sich offensichtlich oft in Bedrangnis, wenn alle wichtigen
Gottheiten in einer Hierarchie aufgezahlt werden muBten und keiner vergessen
werden durfte. Viele Omina in Form von Anfragen beginnen mit der zaghaften
Frage, ob die jeweilige Gottheit vielleicht deswegen erziirnt sei, da man sie
iibergangen habe. Und bei all diesem Reichtum an Gotternamen darf nicht
vergessen werden, daB die erhaltenen und bisher publizierten Keilschrifttafeln nur
einen Teil des Pantheons wiedergeben, namlich den, der in den Staatskult
eingedrungen war. Trotz der Tatsache, daB der hethitische Hof bemuht war, sich
in den Schutz aller Gottheiten des Landes (und auch vieler des Auslandes) zu stellen,
muss als sicher gelten, daB es noch viele ungenannte Gottheiten gegeben hat, die
von dem offiziellen Staatskult entfernteren sozialen und ethnischen Gruppen
verehrt wurden. Einige hapax legomena aus einzelnen Provinzstadten bestatigen
diese Vermutung.

Wahrend die erste Bekanntschaft der Wissenschaft mit dem Hethitischen die
damals erstaunliche Tatsache ans Licht brachte, daB es sich hier um eine
indoeuropaische Sprache handelt, war eine weitere die, daB die uberwiegende
Anzahl der Gotternamen weder indoeuropaischer noch semitischer Herkunft sind.
Es ist vor allem zwei oft gegeneinander polemisierenden Wissenschaftlern, E. Forrer
und F. Sommer, zu verdanken, daB viele Gotternamen schon in der ersten
Hethitologengeneration sprachwissenschaftlich und kulturhistorisch bestimmt
wurden12. Bis in die friihen 50ger Jahre hinein galten die meisten Untersuchungen
iiber die altanatolischen Gotternamen der ethnolinguistischen Bestimmung
einzelner Namen und Gruppen. Als eine der wertvollsten zusammenfassenden und
weiterfiihrenden Arbeiten iiber die ethnolinguistische Erfassung und Deutung vieler
Namen ist der Werk von H.Th. Bossert anzusehen . Manche seiner Schliisse
konnen heute noch als giiltig gewertet werden. Diese Forschungsetappe wurde von
dem Katalog der altanatolischen Gotternamen von E. Laroche abgeschlossen3. E. Laroche
stellte die bis damals bekannten Namen ebenfalls nach dem ethnolinguistischen
Prinzip zusammen, wobei jeder mit einer kurzen Charakteristik und seinen
Belegstellen gegeben wurde. Dieser Katalog, der auch ausgezeichnete Rezensionen
erhielt, und auch heute noch praktisch unentbehrlich ist, wurde von seinem

1
Z.B.: S o m m e r, F., A. F a 1 k e n s t c i n, HAB; S o m m c r, F. Die Ahhijava-
Urkunden, Abh.d.Bayr. Akad.d.Wiss., Phil.-hist Abt. N.F. 6, 1932; F o r r е r, E.
Forschungen I, Heft 1-2, Berlin, 1926-1929 u.a.

2
Bossert, H.Th. Ein heth. Kdnigssicgcl.

3
Laroche, E. Rech.

130



Verfasser selbst mehrere Jahre danach bereits als veraltert bezeichnet4. Das hat
mehrere Griinde: 1. ist die Anzahl neuer Belegstellen in der Zwischenzeit gewaltig
angewachsen, und ein neuer Katalog wiirde doppelt so groB sein. 2. sind viele neue
Gotternamen hinzugekommen. 3. haben sich die damals festgestellten
ethnolinguistischen Bestimmungen mancher Namen aufgrund neuen Materials,
Lesungen und Spezialuntersuchungen als falsch herausgestellt und 4. miiBten
manche Charakteristiken prazisiert oder verandert werden.

Angesichts dieser Feststellung ist es auf den ersten Blick verwunderlich, daB
weder E. Laroche selbst noch ein anderer Spezialist die Aufgabe auf sich genommen
hat, einen neuen Katalog zusammenzustellen, der diese Mangel beseitigen konnte,
zumal es solche mit anderem onomastischen Material wie von Personennamen,
Orts-und FluBnamen gibt5. Es kann nicht nur daran liegen, daB jeder nur alizu gut
weiB, daB jeder Katalog nur fur eine verhaitnismaBig kurze Zeit den stetig
anwachsenden Anforderungen geniigen kann, da jahrlich neue Textausgaben
herauskommen und neue Forschungsergebnisse vorliegen. Hier ist aber eher die
Spezifik der altanatolischen Gotternamen ausschlaggebend: Das Material ist in solch
einem Masse angewachsen, daB man durch ein bloBes Sammeln und „Sortieren“
nach dem einen oder anderen Gesichtspunkt keinen wirklichen Uberblick, der vor
40 Jahren noch einigermaBen moglich erschien, erhalten kann. Neue Fragmente
fiigen bekannten Namen ganz unerwartete Aspekte hinzu, Substitutionen,
volksetymologische oder synkretistische Angleichungen werden jetzt mehr oder
weniger ersichtlich, was vor allem darauf zuriickzufiihren ist, daB sich Theonyme
in gewissen Fallen ganz anderes verhalten als andere Arten von Eigennamen und
gleichsam eine Zwitterstellung zwischen Onyma und Appellativen einnehmen6.
Daraus wird ersichtlich, daB die bloBe Bestimmung ethnolinguistischer
Zugehorigkeit einzelner Namen heute nicht mehr als das einzige und wichtigste
Kriterium fur solch ein Arbeitsinstrument angesehen werden kann, zumal solcherart
zusammengehorende Namen in der hethitischen Religion und Mythologie und noch
weniger im Ritual streng gebiindelt auftreten, d.h., da die hethitische Religion schon
seit dem Beginn der Uberlieferung eine synkretistische Erscheinung darstellt, die
sich im Laufe der Jahrhunderte vielfach verkomplizierte. Es gilt also zunachst
sicherere Bestimmungen der Beziehung zwischen Bezeichnung uhd Bezeichnendem
zu gewinnen.

Daher ging man in den letzten Jahrzehnten mit anderen Methoden an diese
Probleme heran. Das erste und eines der iiberzeugendsten Beispiele ist die
Untersuchung uber die Gottheit Lelvani von H. Otten7. Der Name wird darin an
Hand ausgewahlter Texte diachronisch betrachtet sowie auch die Entwicklung der

4
Laroche, E. Religions hittite ct asianique. In: Problcmes cl methodes d’histoire
des religions. Paris, 1972, 103-105.

5
M o n t е, O. del, J. T i s c h e r; G o n n c I, H. Montagnes; L a r o c h е, E. Les
noms des hittiles, Paris, 1969.

6
В r c d o w, I. von. Gotternamen.

7
O t t е n, H. Lelvani.

131



Vorstellung, die sich hinter dem gleichbleibenden Namen verbirgt,
herausgearbeitet. In diesem Zusammenhang ist auch der Artikel von A. Kammenhuber
uber die Gottin Inar(a) zu erwahnen . Auch hier werden Schreibung und Semantik
in ihrer Entwicklung aufgezeigt. Auf diese Weise gelangt man zu einigen sich klar
abhebenden Faden in dem unentwirrbar erscheinenden Knaul der Uberlieferungen.
Somit stellen sich folgende Anforderungen: 1. Die Namen diachronisch zu erfassen
und 2. sie in ihrem Kontext zu betrachten, um sie dann 3. in verschiedene Gruppen
(sie konnen nach Geographie, Ethnolinguistik, Funktionsbereich u.a. eingeteilt
werden) einzuordnen. Wie wichtig gerade diachronische Einzeluntersuchungen sind
und wie leicht manche, einst einstimmig angenommene Systeme dadurch ins
Wanken gebracht werden konnen, zeigt das Problem des sog. kanesischen
Gotterkreises, dem seiner Zeit vor allem H.Th. Bossert u.a. viel Aufmerksamkeit
geschenkt haben : Es gait als lange gesichert, daB er der alte Stadtpantheon der
Stadt Kanis und vielleicht auch ein besonderer ethnolinguistischer Kreis war, zumal
auch manche der darin erscheinenden Namen bereits auf den altassyrischen Tafeln
aus Kiiltepe auftreten und nur in diesen Gotterlisten vorkommen. Nun stellte sich
jedoch heraus, daB sich diese so ursprunglich anmutenden „kanesischen“
Gotterlisten und Rituale Resultat der spiiteren hethitischen Synkretisierungs-
bestrebungen des GroBreiches darstellen*10, wobei naturlich nicht auszuschlieBen
ist, daB ein Teil der dort genannten Gottheiten tatsachlich zum alten Stadtpantheon
von Kanis gehort haben kann.

Daher ist eine der wichtigsten Voraussetzungen fur eine weiterfuhrende
Untersuchung der altanatolischen Gotternamen die Datierung der Texte, in denen
sie auftreten. Die hethitischen Keilschrifttexte konnen nach drei Gesichtspunkten
datiert werden: 1. nach ihrer Palaographie, 2. nach den Besonderheiten der Sprache
und 3. nach kulturhistorischen und historischen Kriterien.

Die hethitische Palaographie ist eine verhalthismaBig jupge Wissenschaft, die
vor allem von H. Otten, Chr. Riister und E. Neu entwickelt wurde11. Die auBere
Gestaltung der Tontafeln und die Varianten des Duktus in der ah. Zeit sind heute
gut bekannt, doch ist das Material in seiner Vielfalt einer nuancierenden Abstufung
weitgehend unzuganglich. So kritisiert z.B. A. Kammenhuber sicher mit gewissem
Recht die unbestimmte Terminologie wie „typisch alter Duktus“, „alter Duktus“,

Kammenhuber, A. Inar.
9

Bossert, Op. cit., 19-76; S c h u I c r, E. von. WbM, S. 185; G o e t z c, A. The
Thcophorus Elements of the Anatolian Proper Names from Cappadocia, Language,
29,3,1954, 263-277 u.a.

10
Kammenhuber, A. Inar, S. 69.

И
R u s t e r, Chr. Hethitische Keilschriftpalaographic 1 StBoT 20, 1972; Neu, E., Chr.
Riister, Hethitische Keilschriftpalaographic II, StBoT 21, 1975; Dies. Zur Datierung
hethitischcr Texte, Festschrift H. Otten, Wiesbaden, 1973, 221-242 u.a.

132



12„relativ alter Duktus“ u.a. . Problematisch bleibt auch die Grenze zwischen dem
Alt- und Mittelhethitisch, die weder nach palaographischen noch nach rein
sprachlichen Kriterien klar gezogen werden kann1213.

Das Althethitische weist gegeniiber dem Junghethitischen viele Besonderheiten
auf, die gerade in letzter Zeit Gegenstand verschiedener Untersuchungen waren14.
Ohne zusatzliche Kriterien konnen diese sprachlichen Besonderheiten jedoch keinen
Text als althethitisch bestimmen, da es viele mittel- und junghethitische
Abschriften gibt, die die althethitischen Vorlagen sorgfaltig kopiert haben. Da die
Genauigkeit der jeweiligen Abschriften besonders ohne erhaltenes Original
unbestimmt ist, sind sie fur das Ziel unserer Arbeit nicht zu verwenden.

Die Verbindung beider Kriterien, wobei die Palaographie entscheidend und die
Sprache kontrollierend sind, bildet eine geniigend sichere Basis, die jeweiligen Texte
in alt-, mittel— und junghethitisch einzuteilen. Eine Datierung nach
Kulturschichten, wie A. Kammenhuber vorschlug15, kann sich in einen Teufelskreis
verwandeln, da die verschiedenen Kulturschichten im Einzelnen noch zu wenig
bekannt sind und ausserdem auch synchron vorkommen.

Da uns hier speziell die Gotternamen des althethitischen Pantheons (als Overall¬
Begriff aufzufassen) in ihrem jeweiligen Kontext interessieren, stiitzen wir uns
ausschlieBlich auf Datierungen, die auf die oben beschriebene Weise gewonnen
sind. Wenn stellenweise auch jiingere Texte herangezogen sind, so ist das als ein
Exkurs zu werten, der nicht in die SchluBfolgerungen mit einbezogen wird. Bei
dieser Aufgabe hat mir der Corpus der althethitischen Ritualtexte von E. Neu einen
unschatzbaren Dienst erwiesen und mir den groBten Teil der Arbeit abgenommen.
Die hier behandelten Texte sind daher uberall mit der jeweiligen Nummer bei
E. Neu versehen. Es gibt nur wenige Tafeln, die zusatzlich aufgenommen wurden.

Um zu sicheren SchluBfolgerungen iiber die Gottheiten Altanatoliens zu
gelangen, haben wir uns bemiiht zunachst alle ah. Texte, in denen Gotternamen
erscheinen, zusammenzustellen. Diese Texte sind einzeln iibersetzt, kommentiert
und analysiert, soweit es der Kontext erlaubte. Auf einen philologischen
Kommentar wurde dabei weitgehend verzichtet, nicht nur, weil es zu viel Platz
beansprucht hatte, sondern auch, da alle diese Texte, wenn auch manche nur in
Form eines Glossars, bereits philologisch bearbeitet worden sind. Nur an einigen
Stellen, die fiir das Thema von Wichtigekit sind, und eine andere Deutung den Sinn
andern kann, werden die Erwagungen dafiir angegeben. Die Ubersetzungen sind
wegen des schlechten Zustands der meisten Tafeln auch eher als ein Versuch

12
Kammenhuber, A. Orientalia 41, S. 292 Г.

13
Ibid.; S i n g е r, I. KI.LAM, S. 67.

14
Otten, H., V. S o u c e k, Ah. Konigsritual; S t a r k c, F. Die Funktioncn; Yo¬
shida, D. Die Syntax des althethitischen substantivischscn Gcnitivus, TH 13,
Heidelberg, 1987.

15
N e u, E. Ah. Ritualtexte; D e r s. Glossar.

133



aufzufassen, der aber auch einem Nichtspezialisten einen Einblick in das Thema
verschaffen soil. Textfragmente, die bereits in Umschrift, Ubersetzung und
Kommentar herausgegeben wurden, werden nicht vollstandig aufgefiihrt, sondern
nur in ihren fur unser Thema wichtigsten Teilen. Wo eine Ubersetzung wegen des
alizu schlechten Erhaltungszustandes einer Tafel unmoglich war, wird das Fragment
nach den erhaltenen Eigennamen und Appellativen zu gut es geht charakterisiert.

Der groBte Teil dieser Texte ist in dem hier vorliegenden ersten Teil der Arbeit
behandelt. Der nachste schlieBt dieses Kapital ab und schlieBt mit einem Katalog
der altanatolischen Gottheiten aus den ah. Texten, in dem auch die Gotternamen
aus den vollig unbestimmbaren Tafelfragmenten aufgenommen sind. In diesem
Katalog sind die Belegstellen und die SchluBfolgerungen von den Analysen der
einzelnen Texte zusammengefaBt, wobei der Versuch unternommen wurde, der
jeweiligen Gottheit eine durch die Texte gestiitzte Charakteristik zu geben. Ich bin
mir vollig bewuBt, daB diese von den originalen althethitischen Keilschrifttafeln
gewonnenen Charakteristiken nicht vollstandig sein konnen, und daB zu einem
Gesamtbild auch retrospektive Analysen jiingerer Texte gehoren miissen. Das muB
jedoch Gegenstand weiterer Arbeit sein, zu denen wir, wie wir hoffen, eine wenn
auch schmale Grundlage geschaffen haben.

Im dritten Teil werden aufgrund der in den ersten beiden Kapiteln erreichten
Resultate folgende Probleme behandelt: 1. Die ethnolinguistische Zugehorigkeit der
Gotternamen; 2. Die verschiedenen Gottergruppen und 3. Die Funktionsbereiche
der altanatolischen Gottheiten.

Zum SchluB mochte ich Herrn Prof. H. Otten, der mich in einem Gesprach auf
dieses Thema aufmerksam machte, und dem Altorientalischen Seminar der
Universitat in Marburg, von dem ich bei meinen seltenen und kurzfristigen
Besuchen immer freundliche Hilfe erhielt, herzlichst danken.

DIE ALTHETHITISCHEN TEXTE

1. Das KI.LAM-Fest

Die groBte Anzahl der ah. Texte besteht aus Festbeschreibungen, die bis zum
Untergang des Hethiterreiches kopiert wurden16, und fur den hattisch-heth.
Kulturkreis bezeichnend sind17. Eines der am besten bezeugten Festbeschreibungen
die die des KI.LAM-Festes, von der etwa 40% erhalten ist18. Die iiberlieferten
Fragmente stammen z.T. aus der ah. Zeit, die anderen sind mh. und jh.
Abschriften19.

16
Kammenhuber , A. Orientalia 41, S. 293.

17
Schuster, H.-S. Die hatt.-heth Bilingucn, S. 16 ff.

18
S i n g е r, I. KI.LAM, S. 7.

19
Ibid., S. 6.

134



Der Zusammenstellung der dazu gehorigen Texte und der Beschreibung des
Gesamtverlaufes des Festes widmete I. Singer eine zweibandige Monographic mit
vielen weiterfuhrenden Einzelbeitragen . Wenn wir uns hier weitgehend von den
Gesamtergehnissen abstrahieren und nur die althethitischen Texte betrachten,
geschieht es deswegen, weil offensichtlich in spaterer Zeit Anderungen
vorgenommen wurden (z.B. der Einschub von hurritischen Sangern).

Die Bedeutung des Sumerogramms KI.LAM, das in Kolophonen zu diesem Fest
erhalten ist, ist hochstwahrscheinlich „Torbauhaus“, was nicht zuletzt auch aus der

21Festbeschreibung selbst hervorgeht .
Das Fest wurde hochstwahrscheinlich in der hethitischen Hauptstadt, in

Hattusba, gefeiert, auch wenn darauf in den Texten nicht ausdrucklich hingewiesen
wird*22. Es deutet alles darauf hin, daB es drei Tage dauerte23. UngewiB bleibt, in
welcher Jahreszeit es abgehalten wurde und ob es an ein konkretes,
wiederkehrendes Geschehen gebunden war.

Der Zahl der erhaltenen Tafelfragmente und dem Aufwand fur dieses Fest nach
zu urteilen, ist es verwunderlich, daB es in der jh. Festliste nicht auftritt2425. I. Singer
ist der Meinung, daB es auch unter einem anderen Namen erschienen sein konnte .
Man kann jedoch auch annehmen, daB es in der Abfassungszeit dieser Liste seine
einstmalige groBe Bedeutung verloren hatte wie auch manche andere ah. Rituale
und deshalb ungenannt geblieben war26.

Der original ah. Teil besteht aus den Tafelfragmenten КВо XVII 9 + 20 +
КВо XX 5 + КВо XXV 12 + ABoT 5 (Nr. 12 bei E. Neu)27. Sie stellt eine

Singer,!. Op. cit.; D e r s. KI.LAM,2.
21

Ibid., S. 199 mit ausftihrlicher Lileratur.
22

Ibid., S. 122
23

Ibid., S. 133.
24

KUB XIII 4 I 39 — 45 (GTH 264), Instruktion fur Tcmpelbcamte. Siche auch G u -
l e r b o c k, H.G., CRRA 17, 1970, S. 177 ff.

25
Singer,!. Op. cit., S. 137 Г. Er halt es fur moglich, daB das KI.LAM Fest dort
unter dem Namen EZEN AYALI „Hirschfest“ auftritt, was jcdoch nicht alizu
wahrscheinlichbist, da die „Hirsche“ in der Festbeschreibung keinen zentralen Platz
einnehmen.

26
Vgl. dazu auch H a a s, V., L. J a k o b-R o s t, Das Festritual, S. 3: „So schcinen also
die jh. Niederschriften dieses Festrituals im Kontcxt der groBen Kultrcstauration
Hattusilis und Tuthaliias zu stehen, einer Kultrcstauration, die wohl als ein im Stadium
des Ordncns und Sammelns stehen gebliebencr Versuch einer Kanonisicrung des
Ritualwesens des gesamten Hatti-Landes betrachtct werden kann. Diesem Versuch
haben wir denn auch die weitaus groBte Zahl dcr Oberliefcrten Ritualliteratur zu
verdanken.“

27 . .Einige weitere ah. Tafeln zum KI.LAM Fest werden hicr ausgclassen, da sie keine GN odcr
mit ihnen verbundenc Rituale aufweisen. Zur spatallhcthitischen Tafel K Bo XX 33 + s.u.

135



28zweikolumnige Tafel dar, von der etwa die Halfte erhalten ist . Sie gibt einen
Ausschnitt der Festbeschreibung, der mit Ritualen und den Vorbereitungen zur
„GroBen Versammlung“ beginnt (dort allerdings in sehr schlechtem Zustand) und
gegen Ende derselben abbricht. Wir geben hier versuchsweise eine Ubersetzung
des recht fragmentarischen Textes:

Vs.I

2' Er schafft hin. Der Konig tr[rinkt] ein [
Das grosse Inanna-Instrument (spielt) und die Priest[ersan-
ger singen.

4' Dann [ ] der Konig in den T[empel] der Sonnengottheit [
Er stellt sich hin. Er fert[ig]t vierzehn (Gottheiten) rund-
herum [ab: die Sonnengottheit2829

6' den Wettergott, Uasezzili, Ina[r
NIN.E.GAL, ZA.BA4.BA4, Ta[30

8' (Jahzasu, Katahhi, die Gottheit [
H[asa]mmiu, [I4]aratsi. Das kleine Inanna-Instrument (spielt),
[die Priestersanger singen.

3110 ] wenn des Silberbaumes (?) [
] des huuasi-Steines des Wettergottes [

12' Die Priestersan[ger sin]gen

Vom [Thron] er kommt herunter.
14' ] er stellt sich vorne hin.

T]elipinu, Tabpil[lan]u,
16' Tapalh]una, Katahhi, [Zulijja

] NIN.E.GAL [

Es fehlen etwa 9-12 Zeilen. In der folgenden, stark beschadigten Kolumne wird
sechsmal das kleine Inanna-Instrument und das Singen der Priestersanger erwahnt.

Der folgende Text gibt dann eine Beschreibung der eigentlichen „GroBen
Versammlung“:

28
Siehc die Joinskizze bci S i n g е r, I. Op. cit., S. 69.

29
Die Lesung der hier nicht erhaltcncn GN ergibt sich nach E.Neu.

30
S i n g е r, I. Op. cit., S. 72 rcconstruicrt nach КВо X 21 1 DTa[hampiwu-.

31
Siche dazu Singer,!. Op. cit., S. 72, Anm. 44.

136



Vs. II

2' ] Tempel des ZA.BA4.BA4

10 mal [
4' 1 Brot [ B]ierwein, ein Becher marnu- und

xxx[ am 2. Tag (?)] gibt es keine Laufer.
6' Der Konig und die Konigin [trinken zweimal stehend fur den

Wettergott und Uasezzili.
Das groBe Inanna-Instrument (spielt), die P[riestersanger
singen.] Sie lassen es regnen.

8' Die Tafeldecker [stelle]n [des] K[otes]32 hin. Die Ho-
nigbierhersteller verteilen das Honigbier. [Ein
Tafeldecker] nimmt ein tuniptu-Brot.

10' Die Schmiede [ bringen zwei silberne Rinderkopfe], der Laufer
[der siegt], erhal[t] zwei uggata-Brote (und) ein[e Sil-
bermine

12' [ aus der Hand] des Konigs.

[ Der Konig und die Konigin] trinken sitzend zweimal fur
Inar

14' [(und) Habanda]li. Das groBe Inanna-Instrument (spielt),
die Priestersanger sing[en.
[ Aus dem Tempe] der Inar kommen die hellschimmernden33

16' Tiere und die Vogel34.
[ Am zweiten Tag] gibt es keine [V]6gel und keine Tiere.
Der Aufseher der Statufenanbeter

18' sitzt auf (?) [einem Gerat aus Holz], Die Gotter kommen
aus dem Haus des VlieBes.
Man bittet den Konig um ein Geschenk von ihm fur die
„Ehrwiirdigen Hundeleute“.

20' [ Am zweiten Tag] gibt es kein [Geschenk]. Die Tafeldecker
legen Obst (auf den Tisch).

[Der Konig und die Konigin] trinken [sitzen]d fur
EN.ZU (und) K[uzanisu.

22' Die [Leute] aus Kan[i]s begleiten das Inanna-Instrument35.

Siehe dazu N e u, E. Glossar, S. 154, Anm. 458.

Siehe zu dem Ausdruck Singer,!. Op. cit., S. 96.
Siehe dazu ibid., S. 94.
Die seltsame Wortstellung in diesem Text konnte auch cine Ubersetzung „Die Inanna-

137



Der Konig und die Konigin trin[ken] sitzend fur Uulla.
24' Die Flotenspieler spielen. Zehn Brote, zwei Becher mit

Bierwein (gibt es).

Der Konig und die Konigin [trinken] sitzend fur Telipinu.
26' Das grosse Inanna-Instrument (spielt), die Priestersanger

singen.

Der Konig und die Konigin [trinken] sitzend fur ZA.BA4.B[A4.
28' Das groBe Inanna-Instrument (spielt), die Priestersanger

singen.
Die Tanzer [

30' Am zweiten Tag gibt es keinen Becher [

Der Konig und die Konigin [trinken] ste[hend fur den
„Tag“3^

32' Sie schlagen [(ein Instrument)
Sie lass[en] es regnen. [

34' Die Tanzer dreim[al
Im stark beschadigt Anfang der dritten Kolomne (Rs. Ill, Z. 1-15' ) treten
keine GN auf. Erwahnenswert sind lediglich die NIN.DINGIR (Z.9' ) und
die Leute37 der Stadt Daunija (Z. 15' ).
16' ] vor dem [Konig] ergreift er. Der Konig [

] yagata-Brot, zwei Becher Bierwein, zwei Becher
18' ] Am zweiten Tag gibt es k[einen] Sanger.

] (sie) geben dem Konig und der NIN.DINGIR groBe
Becher.

3820' Die Mad]chen singen „Luyaiu imune“ .

[Der Konig] und [die Ko]nigin trinken sitzend fur Zulija.
22' [Das groBe Inanna-Instrument (spielt),] die Priester¬

sanger singen. Die zinhures-Manner
[drehen sich und] dann gehen sie. Die lumanhila

Instrumentspielcr aus. Kanis singen“ zulassen. In dem spatcn КВо XXI 68 I 7' steht
jedoch normal LU Ka-ni-is SIR

Der GN ist nicht schr sicher hicr rckonstruicrl.

Oder „die Koche der Stadt Daunija“, s. S i n g е r, I. KI.LAM, 2, S. 36.

Beginn eines hattischen Liedes mit unbekannter Bcdcutung.

138



-Manner
24' [drehen sich und dann g]ehen sie.

[Der Konig und die Konigin] trinken sitzend][Iur
Sus um]ittu.

26' [Das groBe Inanna-Instrument (spielt), die Priestersiin-
ger] singen.
Sie drehen sich und da]nn gehen sie.

28' [Der Konig und die Konigin trinken sitzend] fur NIN.E.GAL.
[Das groBe Inanna-Instrument (spielt), die Priestersan]ger
singen.

30' ] die Wolfmiinner der Stadt Ankuua
] sie [

32' ] sie [trink]en
] und dann gehen sie.

34' Zilipur]u
] die [Pr]iestersanger singen.

Der Rest der Kolumne (etwa 2-3 Zeilen) fehlt.

Rs. IV

] sie [trin]ken
2 Idie [Manner] der Stadt Kilis ra kommen.

39]sie[verz]ehren und dann gehen sie.

4 ] zweimal trinken sie fur Zilip[ur]u.
] das groBe Inanna-Instrument

6 ] zwei Prostituierte nehmen die Heilssymbole.

] sie trinken fur Uatjisi.
8 Die Priestersan]ger singen. Die ,,Teilneh[mer“

] dann gehen sie.

Sichc dazu Neu, E., S. 35, Anm. 95.

139



10 ] kommt und geht [
] der Statuenanbeter.

Der Text ist bis Z. 15 ganz fragmentarisch. Bis zum Beginn
von КВо XXV 12 Rs. IV fehlen etwa 10 Zeilen.

Rs. IV

]sie [trin]ken fur die Gottheit [
2" Das groBe [Ina]nna-Instrument (spielt), die Priester[sanger singen].

[Der Konig] und [die K6nig]in [v]er[n]eigen sich sit[zend],
zweimal trinfken sie

4" fur den Wettergott der Stadt Zip]lan[da], fur Katahh[i.
[Das groBe Inanna-Instrument (spielt)], die Priesters[anger
singen.

6" [Der Konig] und [die K6ni]gin [trin]ken sitzend dreimal]
fur U[lz]a,
Uliua]su (und) Katarzasu. [Das groBe Inanna-Instrument
(spielt)],
8" [die Priestersang]er sing[en].

[Der Koni]g und [die Konigin] trinken zweimal fur
[IS]usu[m]a[|)i

10" (und) Simmis[u]. Das groBe Inanna-Instrument (spielt), di[e
Priestersanger singen.]
Die Wiirdentrager niedrigen Ranges tre[ten] zuruck.

12" Der Konig und die Konigin (trinken) sitzend fiir H[aratsi.
Das groBe Inanna-Instrument (spielt), die Priestersanger singen.

14" Sie gehen der Sohne (Gen.) des Konigs und [
Sie nehmen zipul[a]-Brot [

16" Der Konig und die Konigin trink[en] sitzend viermal [
fiir Tahampiuu (und) Va[iza[su.

18" Das groBe Inanna-Instrument (spielt), die Priestersanger [singen.

Die nachste Tafel (КВо XVII 21 + 46 + КВо XX 33 + КВо XXV 19), die
zu diesem Fest gehort, zahlt I. Singer zu den sog. „Uberblicktafeln“ (Outline-

140



Tablets). Sie bezieht sich ebenfalls auf die „GroBe Versammlung“, beginnt jedoch
etwas spater und fiihrt das Ende etwas weiter aus.

Ihre Zugehorigkeit zu den althethitischen Texten ist in sofern umstritten, da
man die Grenze zwischen dem Althethitischen und Mittelhethitischen nicht genau
ziehen kann. So zahlt I. Singer sie zu den mittelhethitischen, E. Neu dagegen noch
zu den althethitischen Texten40. Dementsprechend datiert sie aus dem Ende des
15., bzw. Anfang des 14. Jhs.v.u.Z. Wir nehmen sie hier als einen Grenzfall auch
auf, zumal der kulturhistorische Kontext genau derselbe ist und der Vergleich beider
Tafeln zu interessanten Resultaten fiihrt.

o.Rd.

Der Konig trinkt fur Tauret.

Vs.

2 Der Konig verneigt sich stehend vor dem Wettergott und Uasezzi-
li,

er verneigt sich nicht stehend vor der Sonnengottheit und
Mezulla.

4 Drei (?) kistu-Brote halten die Koche dem Konig hin..

A]us den Steinhausern bringen sie Raucherwerk.
6 Die zehn Laufer setzen sich.

] Wettergott und Vasezzili. Die Tafeldecker
stellen Kot (?)41 hin.

8 Die] Besorger geben wiederholt ein KAB.KA.GA-GefaB aus Sil¬
ber mit Nahrung.

42Ein] Tafeldecker ordnet auf einem holzernen anmpi das
zipulasne-Geback an.

10 Die] Schmiede bringen zwei Rinderkopfe. Sie gieBen (aus) zwei
roten GefaBen Wein (hinein).

40
Singer,!. Op. cit., S. 67; Neu, E. Nr. 19.

41
Siche Anm. 17.

42
Tell des Raumes odcr cin Gcrat, vgl. Popko, M. Kultobjcktc, S. 131.

141



Ein] Tafeldecker bringt das zipulas ne-GefaB hinaus.
12 Dem] Laufer, der siegt, geben sie eine Silbermine und zwei u agada-Brote.

] Inar und (Jabandali. Aus dem Tempel der Inar
14 bringen sie die silbernen [Tie]re. Sie gieBen eine Schiissel

Wein fiir43 den Panther,
(und) eine Schiissel Wein fiir den Eber.

Sie ziehen [die T]iere voriiber, sie ziehen den Vogel
voriiber.

16 Die] Statuenanbeter ziehen voriiber. Die Gottheiten kommen aus dem
„Haus des VlieBes“.

[Sitzend] trinkt er fiir EN.ZU und Kuzanisu.

18 Sitzend] trinkt er fiir (Julia, sitzend trinkt er fiir Teli-
pinu.

] ZA.BA4.BA4, sie schlagen hin. Die Laufer bringen
ein silbernes kaldi-Gefafl.

20 ] sie stellen die Totengeister auf.

ver]neig[en sich s]ingen.
Bis Zeile 26 ist der Text vollig fragmentarisch und unverstandlich.
] Zaiu [

28 Sitzend] trink[t er fiir T]uh[as]ail.

[Sitzend fiir die Gottheit ] trinkt die Frau [

30 [Die Manner] aus dem Land der St[adt Da]unija tan[zen.
Er trinkt [sitzend fiir] Zul[ija]. Die Manne[r

32 Die Leut]e der Stadt Lum[anhila tanzen.

Besser ist vielleicht die Ubersctzung „in“ anstatt „fiir“, da er sich kaum um Gottcrticre
gchandelt hat, sondcrn sicherlich um Rhytone in Panther- und Ebergestalt.

142



Er] trin[kt sitzend] fur Susume[tt]u.

34 Sitz]end fur NIN.E.GAL [
Die bapija-Manner der Stadt Al[i-

36 Sitzend fur Ka[tabba] von yanikku44
einer — seinen FuB, ein anderer — seine Han[d

38 Sitzend t[rinkt er] fur Zilipuru.

u.Rd.

Si]tzend trin[kt er] fur Katimu.

40 [Sitzend] trinkt er fur yalki[
Die letzten beiden Zeilen der Kolumne sind stark beschadigt.

Rs.

Sitzend fur Zilip[u]ru[

44 Sitzend trink[t er] fur U[a]bis i
] Leute ... die Gottheit yasamil[i-

46 Fiinf xxx, zwei Leut[e

Die Goldschmiede komme[n
48 Sie stellen sich hin. Der [Ko]nig sitzend [

Die Goldschmiede singen [

50 Die Eisenschmiede [Klu]mpen (Akk. Pl.) aus Eisen [
Die Silberschmiede XX [Klu]mpen aus Silber [

52 Die Kupferschmiede ziehen voriiber [
] ziehen voriiber. Die Leu[te

54 [Sitzen]d trinkt er fur yasamili. Die Manner der Stadt [
[Sitzen]d t[rinket er] fur die Stadt yattus, Teteshapi

56 [sitzen]d fur Puskuruna (und) Tapalhuna. Die Manner [

Lar ochc, E. RHA XXXI, 1973, 89 (non vidi) (nuch N e u, E., S. 55, Anm. 198)
sctzt die Hanikkun D Ka[lahhan] mil der DKatahlji'jRU Ankuuas glcich.

143



] verneigt sich (vor) dem Wettergott der Stadt Ziplanda
und K[atabbi-

58 ] Ulza, Uliyasu, Katarfzasu
] Susumahi, Simmisu. Die Mann[er

60 ] Haratsi. Die „Wiirdentrager des Mahl[s“45
] des Konigs (und?) der Priester das kistemu-
Brot und [

62 S]itarzuna, Tahanpipu, U[ahzasu,
Ta]kkihau. Die Konigssohne (und) die Konigstochter
gehe[n.

64 ] Kuzanisu, Tahpillanu.
V]erbeugt sich, er trinkt fur den Wettergott (und) Uasez-
zili. Die Priester gehen.

66 (Pl-)] des Konigs nehmen sie. Der Oberste des Palastes
stellt den Speer neben den Konig.
und da]nn tritt er aus dem Zelt.

Der letzte Text wird von I. Singer deshalb zu den „Outline Tablets“ zugeordnet,
weil einige Einzelheiten wie z.B. die Anordnungen fur die musikalische Begleitung
und einzelne Libationen bei den Ritualhandlungen iibergangen werden.
Andererseits bringt sie einige zusatzliche Elemente, die in der alteren Tafel fehlen,
und die nicht auf den fragmentarischen Charakter derselben ziiruckzufiihren sind.
Es handelt sich dabei um folgende Elemente: statt tunipta-Brot (Nr. 12, Vs. II 9)— zipilasna-Brot (Nr. 19, Vs. 14); Die Totengeister werden aufgestellt (GIDIM:
Nr. 19, Vs. 20); Raucherwerk wird statt aus dem Tempel des I:,ZA.BA4.BA4 (Nr.
12, Vs. II 2' ) aus den Steinhausern getragen (Nr. 19, Vs. 5); Man gieBt Wein fiir/in
den Panther und der Eber (Nr. 19, Vs. 14); statt der „Wiirdentrager niedrigen
Ranges“ (Nr. 12, Rs. IV 11") treten „Wiirdentrager des Mahles“ (Nr. 19, Rs. 60)
auf.

Ausgelassen werden, abgesehen von den fast stereotypen Angaben iiber die
Musikbegleitung, folgende Elemente in der jiingeren Tafel: Die Angaben, daB einige
Ritualhandlungen am zweiten Tag ausfallen (Nr. 12, Vs. II 5' , 17' , 30' ; Rs. Ill
18' ); Der Konig wird um Geschenke fiir die „Hundemanner“ gebeten (Nr. 12, Vs.

Siehc Anmerkung 203 bci N e u, E. Glossar, S. 56.

144



II 19); der Ausdruck „sie lassen es regnen“ (Nr. 12, Vs. II 7' , 33' ); Zwei
Tempeldirnen nehmen die Heilssymbole (Nr. 12, Rs. IV 6").

Bei den Gotternamen weist nur eine Stelle verschiedene Namen auf: Nr. 12 Rs.
IV 17": DTahampiu und D(Jabzasu gegen Nr. 19, Rs. 62-63: DSitarzuna,
DTabampipu, U[af)zasu (nicht ganz sicher) und Takkibau.

Es gibt drei mogliche Erklarungen fur diese zum Teil nicht unwesentlichen
Unterschiede in den beiden Texten:

1. Beide Tafeln beschreiben ein und dieselbe Abfolge der Ritualhandlungen
dieses Festes, weisen aber verschiedene „Gedachtnisliicken“ der jeweiligen
Schreiber auf.

2. Es handelt sich urspriinglich um zwei verschiedene Varianten der
Festbeschreibung, von denen eine mit Nr. 19 als „Uberblick“ wiedergegeben ist.

3. Es handelt sich um eine Entwicklung der Festbeschreibung von der eigentlich
althethitischen Zeit bis zur Grenze zur mittelhethitischen Zeit, wobei einige
Elemente ausgefallen und andere hinzugefiigt wurden.

Die letzte Moglichkeit scheint uns die wahrscheinlichste zu sein und zwar aus
folgenden Griinden: 1. Die jiingere Tafel scheint von alten magischen Kulten, die
in direkter Beziehung zur Fruchtbarkeit standen, wie das „Regenmachenritual“ und
das Aufnehmen der Heilssymbole durch die Tempeldirnen, gereinigt zu sein, d.h.
man kann hier eine logische Entwicklungslinie im Staatsritual verfolgen. 2. Durch
das Aufstellen der Totengeister und der Einbeziehung des Steinhauses riickt die
Konigsideologie mehr in den Vordergrund und 3. Wahrend auf der alteren Tafel
Konig und Konigin fast uberall zusammen erwahnt sind, steht auf der jiingeren
allein der Konig im Zentrum der Ritualhandlungen. Auch das deutet eher auf eine
Entwicklungslinie als auf eine Variation hin.

Fiir die in den einzelnen Ritualen auftretenden Gottheiten ist diese Feststellung
insofern von Wichtigkeit, da damit ihre feste Anordnung und kontinuierliche
Verehrung in einer Zeitspanne bewiesen werden kann, in der der Staatskult
erhebliche Anderungen erfuhr.

Abgesehen von den hier erwahnten groBen Staatsgottern des Hethiterreiches
sind die Gottheiten dieses Festes nur sehr vage Oder gar nicht definiert, da direkte
Angaben liber ihren Charakter vollkommen fehlen. Man kann nur versuchen
aufgrund verschiedener Indizien, die die Texte liefern, ihrem Wesen
naherzukommen. Einige wenige Gottheiten konnen von bestimmten mit ihnen
verbundenen Ritualhandlungen betrachtet werden. In Nr. 12 Vs. II 13-16 wird den
Gottinnen Inar und Habandali libiert, was zeigt, dass beide Gottheiten in gleichen
Oder ahnlichen Funktionsbereichen agieren. Weiter heisst es, daB aus dem „Haus
der Inar“ die hellschimmernden Tiere und Vogel“ (fiir die Festprozession) kommen.
Es handelt sich dabei wohl um zoomorphe Statuen Oder GefaBe von Tieren aus
Edelmetall. Der Text Nr. 19, Vs. 14-15 erganzt diese Textstelle mit der Angabe,
daB je eine Schiissel Wein fiir den Panther und den Eber libiert wird. Daraus ist
moglicherweise zu folgern, daB diese Tiere, und zwar Wildtiere, unter dem Schutz
der Gottin Inar standen. Ein Vergleich mit der von Panthern flankierten
vorgeschichtlichen anatolischen Gottin sollte nicht zu einer verfriihten
SchluBfolgerung auf eine direkte Kontinuitat religioser Vorstellungen fiihren, darf

145



aber m.E. auch nicht beiseite gelassen werden, zumal als Zwischenglied der Anitta-
Text eine Parallele liefert4647. Nach dem oben Gesagten wird also auch bei dem Gott
Habandali in weiteren Texten nach einer Verbindung mit der Tierwelt zu suchen
sein.

Die Kulthandlungen der Gold-, Silber- und Kupferschmiede (Nr. 19, Rs. 45-54)
ist ganz eindeutig mit dem Gott Hasamili verbunden: vor und nach ihrem Auftreten
vor dem Konig innerhalb der Festprozession wird ihm libiert. Das bestatijt die
manchmal angezweifelte Funktion dieses Gottes als Schutzgott der Schmiede , die
jedoch nicht seine einzige gewesen sein muB.

Mit der Kulthandlung des „Regenmachens“ sind DIM und DUuasezili (Nr. 12,
Vs. II 7' ) und vielleicht auch DUDAM (ЗГ )48 verbunden. Hier konnte man an
das „Fest des Regens“ in Ankuwa zu Ehren des DU heuuas im Rahmen des
AN.TAH.SUMSAff - Festes (KUB XXX 73 anknupfen)49.

Mit demselben Ritual ist in Nr; 19, Vs. J (io Nr. 12, Vs. II 8' erganzt) der
nicht klar zu verstehende Ausdruck LUMES GIS BAN-SUR sa-ak-na-as ti-an-zi
verbunden. Da in Nr. 19 das „Regenmachen“ fehlt, scheint das saknas tianzi dem
semantisch vollig zu entsprechen. Daher ist hier kaum anzunehmen, daB es sich
um Kot = Unreinheit handelt50, sondern um „Dung“5153, wobei der Genitiv wohl
besagt, daB dieser selbst nicht hingestellt, sondern mit einem GefaB angedeutet
wurde. Sowohl das „Regenmachen“ als auch das „den Dung hinstellen“ sind dann
Fruchtbarkeitsrituale, bei denen DU und DUasezili im Mittelpunkt stehen. Falls
diese Vermutung richtig ist, ergibt sich fur diese beiden Gottheiten, daB sie nicht
nur von „fern“, d.h. vom Himmel herab zur Fruchtbarkeit der Erde beihelfen
sollten, sondern auch in direkter Beriihrung mit derselben .

Diese drei Gottheiten, DU, DUasezili und wahrscheinlich dUDAM, die mit
diesem vermutlichen Fruchtbarkeitsritual verbunden sind, zeigen noch eine
gemeinsame Besonderheit: Der Konig verneigt sich nur vor ihnen. Es ist

53ausdriicklich vermerkt, daB er sich vor der Sonnengottin nicht zu verneigen hat .

46
N e u, E. Der Anitta-Tcxt, Vs. 60 — 63: „Am sclbcn Tag brachte ich 2 Lowen, 70
(Wild)schweine, 9 Rohrichtschweinc, 120 Wildlicrc, scion es Lcopardcn, scien cs Lowen,
seicn es Hirsche...“

47
So z.B. W c i h c r, E. von, in: RIA IV, S. 127.

48
Singer,!. KI.LAM,2, S. 35, Anm. 15.

49
CTH 619.

50
Sichc dazu N e u, E. Glossar, S. 154, Anm. 458 mit Litcratur.

51
So auch die Ubersetzung bei S i n g е r, I. KI.LAM,2, S. 164.

52
Sowcit mir bckannt ist, ist das Diingen in der Landwirtschaft im Alton Vordcrasien
unbckannt und vor allcm im Zweislromland auch nicht notig, im Untcrschicd zu den
ganz anderen klimatischcn und gcographischen Bedingungcn Anatolicns.

53
Singer,!. KI.LAM, S. 103.

146



Mit dem Ritual „Aufstellen des Totengeistes (Nr. 19, Vs. 19-20) ist der Gott
DZA.BA4.BA4 verbunden. In Nr. 12 wird an der betreffenden Stelle der Gott ohne
dem Totengeist erwahnt, und statt dessen ist das Ritual des „Regenmachens“
Wiederholt. Diese Beziehung hat mehrere Parallelen: Zunachst ist eine fast genau
parallel laufende Stelle aus dem AN.TAH.SUMSAR-Fest zu erwahnen: „Dem
Zababa sitzend. Der Konig bricht ein wagessar-Brot, ... Die Koche stellen einen
Totengeist und ein gaggapa hin.“54. Aus der Beschreibung desselben Festes, am
16. Tag55, stammt ein Text uber Rituale im Tempel des DZA.BA4.BA4. Nach
Libationen fur verschiedene Gegenstande in dieser heiligen Statte wird auch „fur
die Statue des IJattusili“ libiert56, was nichts anderes als der „Totengeist“ (GIDIM)
sein kann. Da am Beginn der Kolumne an einer stark fragmentierten Stelle der
Beschreibung des KLLAM-Festes auch der Tempel dieses Gottes genannt ist, ist
es durchaus moglich, daB auch hier Ort der Handlung dieser Tempel war.

Sehr wenige Gottheiten sind in dieser Festbeschreibung mit bestimmten Orten
zu verbinden: EN.ZU und Kuzanisu mit Kanis (Nr. 12, Vs. II 21' -22' ), Katahha
mit Ankuwa (Nr. 19, Vs. 36), Zulija mit Daunija und Lumanhila (?) (30-32),
dNIN.E.GAL vielleicht mit Alisa (34-35).

Eine sichere Zugehorigkeit verschiedener Gottheiten mit bestimmten
Kultstatten zeigt nur die Gruppe der 14 Gottheiten, die im Tempel der Sonnengottin
abgefertigt werden. Von dieser Gruppe sind neun Namen erhalten, doch einige der
verlorengegangenen konnen mit einiger Sicherheit rekonstruiert werden: An der
Spitze dieser Liste miiBten UTU und Mezulla stehen, wie es bei den meisten
Gotterlisten dieses Typs ist und vor allem auch deswegen, da die Opferhandlungen
eben im Tempel der Sonnengottin stattfinden. In der nachsten Zeile konnte hinter
DU und Uasezili und Ina[r der Name von yapantali ergiinzt werden, der ebenfalls
in ahnlichen Listen steht und zudem im Kl.LAM-Fest auch and anderer Stelle mit
Inar zusammen auftritt57.

Das Ende der nachsten Zeile, die ^NIN.E.GAL, °ZA.BA4.BA4 und DTa[ gibt,
erganzt I. Singer mit groBer Wahrscheinlichkeit mit Ta[hampiwu-58. Vollig ungewiB
bleibt jedoch der fehlende Name am Ende der nachsten Zeite hinter Uahzasu und
Katahhi. Die Gruppe endet mit den Gottheiten yasamiu und Haratsi.

UngewiB ist auch, ob die Gottergruppe, die mit Taurit eingeleitet ist (Nr. 19
o.Rd. ff.) mit dem Tempel des ZA.BA4.BA4 verbunden werden kann, der in Nr.
12 (Vs. II 2' ) erwahnt ist. Diese Moglichkeit ist jedoch wegen КВо IV 9 Rs. IV
30 zu erwagen. Diese Tafel beschreibt den 16. Tag des AN.TAH.SUMSAR-Festes
im Tempel eben dieses Gottes59.
54

IBoT III 1 23' - 24' : 74 - 76' . Ubersctzung von H a a s, V., M. W a f 1 c r.
Bcmerkungen zu Ehcsti/a-, 2, S. 99.

55
CTH 612.

56
КВо IV 9 III.

57
Nr. 12 Vs. II 13' , - 14' , Nr. 19 Vs. 13.

58
Singer, I. KI.LAM,2, S. 33.

59
CTH 612 1 A.

147



Zum KI.LAM-Fest gehort noch wahrscheinlich das kleine Fragment 1952/c (bei
E. Neu Nr. 152), das nur den Namen des Berggottes*60 Hulla bietet.

2. FRAGMENT EINER FESTBESCHREIBUNG (GROSSE VERSAMMLUNG)

Die Tafeln КВо XXV 61, 62 und 63 (nach E. Neu Nr. 61-63) geben die
Beschreibung einer „groBen Versammlung“ wieder, wobei 62 Duplikat zu 61 Rs.(?)
2 ff. ist, und 63 vielleicht zu 62 gehort61.

Das Fragment weist einige Ahnlichkeiten mit CTH 667 (fetes de KI.LAM) auf,
besitzt aber zu viele Abweichungen, um dazu gezogen zu werden62.

KBo XXV 61

Vs.(?) II

]die ersten[
2 ]der Priester (Gen.pl.) Ihre Sonnenscheib[en(?)

]sie schmiicken der Prinzessin (Gen.)[
4 ]zippulasne-Brot[

]er wunscht zu [es]sen. Der Mund[schenk
6 ]einen dicken Brotlaib, vom Tor[bringt er her.

]viermal trinkt er fur Takeha[u
8 Kuz]anisu, Tabpillanu[

Die San]ger singen. Der Mundschenk, fur den Konig einen
dicken Brotlaib

10 brich]t er. Der Mundschenk ergreift fur den Konig den
dicken Brotlaib.
]schafft weg. Die Prinzessinnen und die Prinzen gehen.

12 Er]wii[nscht]zu[tr]inken. [Die] Mundschenke bringen
Becher
vom[Tor]e schafft er herbei. Die Hofjunker

14 die Kni]etiicher nehmen sie.
]sie stellen
]sie stellen auf die Erde

Monte, G.F. del, J. T i s c h 1 e r, S. 114; G o n n e t, H. Montagnes, S. 123 f.;
H a a s, V. Hethitische Berggotter und hurritische Steindamonen. Mainz, 1982, S. 27.

61
Neu, E., S. 136 - 137.

62
Auch bei S i n g е r, I. KI.LAM,2 figurieren diese Texte nicht.

148



Von den folgenden vier Zeilen sind nur die Worte „Mundschenk", „zuruck“
und ,,sie ergreifen" zu lesen.

Rs, (?)

2’ Di]e ,,Ehrwurdigen“[
]welche sal.len[

4' ]Der „Wagenlenker dcr Gottheit”, der eben schmiickt,
er wuns]cht. Die Mundschenke bri[n]gcn Becher herbei

6' ]Becher (?) vom Tore bringt er herbei. Ein Mundschenk
bri]ngt, er mimmt ihn vom Thron.

8' stehelnd (?) trinken sic zweimal fur die Stadt Zip-
1 * •ь3lanti
(und) Katahh]i. Der Konig libiert aus der Schale.

10' Das] groBe Inanna-Instrument (spielt), die Sanger singen.
Die Scha]le gibt er. Der Konig bricht (Brot). Ein
Mundschenk

12’ ]und er schafft es weg.

Er w]unscht. Die Mundschenke bringen Becher.
14’ Einen] sauren, kleinen Brotlaib bringt er vom Tore. Dcr

Konig und die Konigin
t]rinken fur Ulza, Uliuasu,

16' Katarz]u, Susumahi, Simmisu.
Die] Sanger singen. Ein Mundschenk dem Konig

IS' ]Der Konig bricht (Brot). Ein [Munds]chenk nimmt dem
Konig den dieken Brotlaib,
we]g schafft er (ihn). Die M[undschenke], welche saBen,

20' ]tver immer]

]\vunscht. Die Mund[schenke
22' einen kleinen sauren [Brotlaib] som Tore[

]sie [tri]nken Haratsi,
24' ]u, Uauahsu

]dem [Konig] gibt. Der Konig [bricht (Brot)
26' u]nd es weg[

КВо XXV 62 — Duplikat zu 61 Rs.(?), das den Anfang der Tafelseite und einige
Zeilenenden erganzt.

HdchstiMihrscheinlich ist hicr nicht I:>U vor 1 Ziplanti liilschlichcrncisc ausgelasscn
worden; vgl. S. 36 f. und H a a s, V. Der Kult von Kerik, S. 4S.

149



Die Mundschen]ke bringen Becher herbci.
4' hol]t er. Der Konig und die Konigin

]Hattusi, Teshap64.
6' ]das grofie Inanna-Instrument

]dem [KJonig gibt er einen dicken Brotlaib
8' ]und bringt ihn weg.

die e]rsten [„Ehrwilrdigen“
10' welch[e] an der Seite [sa]Ben,

Der „Wagenlenker der Gottheit“], der eben in sei[nem
Haus schmuckt[

12' Die Mundschen]ke65 bringen Becher her.
]Die Mundschenke die Schale[

14' ]der Konig und die Konigin
Ka]tahhi

16' das] gro[Be] Inanna-Instrument[

KBo XXV 63
Nach E. Neu ahnelt dieses Fragment sehr der Tafel 61, konm.’ jedoch seiner

Schrift nach eher zu 62 gehoren66. Es ist nicht ersichtlich, welchen Platz dieses •

Fragment gegeniiber den anderen bciden eingenommen hat.

r.Kol.

Tuh]asail[
2' Ein Mundschenk dem Konig[

fur den Konig er[greift er] einen dicken Brotlaib[

4' Der Kbnig w[iinscht] zu trinken
Ein Mundschenk einen sauren dicken Brotlaib[

6' Viermal trinken sie Zulija[
Das groBe Inanna-Instrument (spielt), die S;in[ger

8' Der Konig bricht (das Brot). Der Mundfschenk
und[

Die Ahnlichkeit dieser Festbeschreibung mit der des KLLAM-Festes basiert auf
dem Vergleich mit den darin vorkommenden Gotternamen. Der allgemeine Kontext

Vgl. dazu KBo XVII 21 + Rs. 55: URL’ Hattus DTelesh api.
65

Das Pluralzciehen lehlt heim Substantiv, ist aber wegen der Verbform zu erganzen.
66 /

N e u, E., S. 137.

150



scheint jedoch ein anderer zu sein: Der „Wagenlenker der Gottheit“ fehlt in den
erhaltenen Beschreibungen des KI.LAM-Festes (auch in den jungeren Duplikaten),
sowie auch das kleine und grosse saure Brot. Ebenfalls verschieden sind die
Ritualformein und die konkreten Handlungen. Daher handelt es sich
hochstwahrscheinlich um feststehende Gruppen von Gottheiten, die bei
verschiedenen Festen geschlossen auftreten konnten. Der Ubersichtlichkeit wegen
geben wir hier nochmals die Gotternamen in der Reihenfolge, in der sie hier
erscheinen:

КВо XXV 61-63 КВо XVII 21 +
l.Takehau Takkih au

Kuzanisu 61, Vs.(?) II Kuzanisu —. 63-64
Tahpilanu 6-9 Tah pilanu

II. '’ijattusi URUHattus 55
Teshap 62 5' Tetesh as i

III. Ziplanti IM Ziplanda
Katahh i Katahh i
Ulza Ulza
Uliyas u Uliyasu
Katarzu - 61, Rs. (?) Katarzasu — • 57-63
Sus umahi 9' -24' Sus umahi
Simmis u Simmisu
Harats i IJarats i

Sitarzuna
Tahanpipu

Uau ahs u Uau zasu
IV Tuhasail Tuhas ail

Zulja Zulija

Wenn auch diese Gottergruppen (bzw. Teile von Gottergruppen in den beiden
Festbeschreibungen ubereinstimmen, ist ihre Reihenfolge in beiden Festen
verschieden. AuBerdem erscheinen iin Kl.LAM-Fest eine Reihe von Gottheiten,
die die hier betrachteten Tafeln offensichtlich nicht enthalten haben. Nur in der
Liicke bei der Gruppe III (Ende der Zeile 23' und Beginn der Zeile 24' ) konnten
auch die GN Sitarzuna und Tahanpipu gestanden haben.

Zwei Formen in dieser dritten Gruppe bereiten I’esondere Schwicrigkeiten: Das
ist in 61 Rs.(?) 8' das Paar URL'Ziplanti und Kataljbi und in 62 5' ^Ijattus i und
Teshap. Der letztere konnte parallel zu КВо XVII 21 + 55 lRUHattus ^Tetesljapi
(mit dem jungen Duplikat HUB XX 4 Rs. V 6' : l'KU PA-as (?) RTe[teshapi) als
„Teteshapi der Stadt Hattusa“ verstanden werden. Zwei Umstande lassen tins

151



jedoch vermuten, daB es sich hier nicht um ein Attribut, sondern uni wirklich zwei
verschiedene Gottheiten handelt, was spater nicht mehr verstanden wurdc: Die
Stammformen dieser Namen unterscheiden sich von denen der iiblichcn
Ortsnamen: statt FJattusa- steht Ijattusi-, ebenfalls statt der in den ah. Texten
einzig miiglichen Form des ON Ziplanda- Ziplanti-. Dem kbnnte noch ein GN
zugeiugt werden, der von einem ON abgeleitet ist (oder eventuell umgekehrt) und
der eine andere Stammform aufweist: I5Nerak gegeniiber dem ON Nerik67. Diese
Formen machen auch die Vermutung von I. Singer hinfallig, nach der die Form in
КВо XVII 21 + als nHattusanteuashab = Hattusas DING1RMES zu lesen
sei68. Dazu kommt, daB diese seltsamen Formen der GN gleich oder abgeleitet von
ON eine ganze Gruppe biiden, also I5ljattus in DTeshap durchaus nicht allein steht.
AuBer den schon erwahnten Ziplanti und Nerak kbnnte vielleicht auch das Paar
Idannikun ^«[atahhan, ebenfalls aus КВо XVII 21 + 36, herangezogen werden,
das iiberhaupt kein Determinativ besitzt69.

Wenn wir der schriftlichen Wiedergabe dieser Namen mal mit LRL;1 mal mit
(oder auch eventuell ohne irgendein Determinativ) in Gbtterlisten Glauben
schenken konnen, ist es mbglich, hinter diesen Namen eine alte hattische
Vorstellung von „vergbttlichten Stadten“ zu vermuten, d.h. eher einen
„personiflzierten" Begriff wie wir es auch in dem „vergbttlichten Thron“ oder
„vergbttlichten Tag“ sehen, die ebenfalls hattischer I lerkunft sind, als etwa eine
Schutzgottheit oder Patron der gegebenen Stadt.

Die Nennung des Stadt-Gottes Ziplanti ist auch in anderer Hinsicht von
besonderer Bedeutung, da er zusammen mit der gesamten Gruppe (111) auch im
Rahmen der Beschreibung des KI. LAM-Festes auftritt, (wahrend er sonst meist
nur in Verbindung mit l:>IM vorkommt). Es kbnnte sich also bei dieser Gruppe um
Gottheiten handeln, die ganz besonders zum Kreis des Stadt-Gottes Ziplanti
gehoren, d.h. zum urspriinglichen Stadtpantheon von Ziplanda. Diese Vermutung
wird durch die Beobachtung bestiirkt, daB hier der Stadt-Gott selbstiindig, d.h. nicht
hinter dem sonst iiblichcn l5IM vorkommt, wie es in den anderen B ah. Belegstellen
mit seinein Namen der Fall ist: КВо XVII 30 nennt auf der Vs. II 5 dem Tempel
des 1:>1M und auf der Rs. Ill S' Dl M 1 RL Zipla[nda. Der Text stellt ebenfalls eine
stark fragmentierte Festbeschreibung dar. Weitere GN sind dort nicht uberlicfcrt.
Zusammen mit ^IM wird er auBerdem in КВо XX 35 3’ erwahnt, wo er jedoch
in einer ganz anderen Gbttergruppe auftritt70. Diese Zusammenstellung von dem
„staatlichen“ und lokalen Wettergott deutet darauf hin, daB der urspriingliche Stadt-
Gott als lokaler Wettergott in den offiziellen Staatspantheon aufgenommen

67
КВо XX 10 + КВо XXV 59 Vs. Ill x+ 1, Rs. IV 3’ .

68
Singer,!. KI. LAM, S. 102.

69
Vgl. Anin. 29.

70
Siehe S. 45.

152



71wurde , wobei ihre genealogische Verkniipfung als Vater und Sohn dann
naheliegend war und in den jh. Texten auch durchgefuhrt wurde7172. Mit der
Aufnahme der Hauptgottheit des Lokalpantheons in den Staatskult fielen dann
jedoch die iibrigen lokalen Gottheiten weg, was natiirlich nicht bedeutet, daB sie
nicht in Verbindung mit anderen Gruppen verehrt werden konnten (wie z. B.
Uabzasu oder Haratsi).

3. DIE FESTBESCHREIBUNG КВо XXV 51 UND 52

Diese beiden stark beschadigten Tafeln, die hochstwahrscheinlich
zusammengehoren73, stellen Fragmente aus einer Festbeschreibung dar, ohne daB
es Hinweise gibt, zu was fur ein Fest sie gehorten. Dir Anwesenheit von viel
Kultpersonal, der ganzen Konigsfamilie, die Anzahl der Gottheiten und die
Musikinstrumente weisen auf eines der groBen Feste hin.

КВо XXV 51

Vs.(?) I

Die ]Koche (und) die Tischmanner
2' ]Der Aufseher der Koche der Gottheit (dat.)

]dann den Herd ein Mal
4' Die] Koche libieren einmal dem Herd

]einmal laufen sie.
6' sie libi]erdn. Die Koche (und) die Tischmanner

• ]Der Aufseher der Koche (und) der Prinz
8' lauf]end die Gottheit74

b]ringen sie hin. Der Prinz der Gottheit (dat.)
10' ]er tritt hin.

U]TU, Mezulla
]GAL.ZU, Tabpillanu

14' ]Susumahi
Er ver]neigt sich. Der Aufseher der Koche
]stellt hin.

16' ]kommt

71
Siehe S. 49.

72
Siehe H a a s, V. Der Kult von Nerik, S. 109.

73
Siehe N e u, E. S. 113 und 115.

74
Akk. sg. oder gen. pl., siehe dazu Neu, E., S. 168, Anm. 496.

153



]geht

18' ]zwei trinkt er
]aus der [Scha]le libier[t er

20' Die] Statuenanbeter[

Vs.(?) II

Sieben trink[t er
2' UTU, T[elipinu

Hull[a
4' xxx

Der Konig[
6' und er[

ein GefaB manz[i-
?' die Gottheit „Konigin“[

Der K6nig[
Zwei t[rinkt er
lib[ier-

Die Vs. I der Tafel 52 ist ebenfalls stark fragmentiert und bietet keine GN. Aus
den einzelnen Worten ist eine starke Ahnlichkeit mit 51 Vs. I zu sehen. Etwas
besser erhalt^n ist die Vs. II.

Vs. II

(Die Gottheit) GA[L.ZU
2' Die (Leute)[

Ein Statuenanbe[ter
4' eine Schale[

Das kleine Inanna-Instrument (spielt). Die (Leute)[

6' Fur Tubsail tr[inkt er]. Das Inanna-Instrument[ .
Die Prinzen gehe[n

154



8' Der Konig k[ommt] vom Thron herab
Er verneigt sich und stellt sich hin[

10' Der Oberste der Hofjunker gib[t] dem Konig einen Becher
und der Konig libiert dem Herd. Der Oberste der Hofjjunker

12' nimmt dem Konig den Becher. Der Konig[
„Vorhang“ ruft er [am] Ta[g*75.

Die Rs. der Tafel gibt in Z» 6' die Zeichen fur „und UTL)“ d.h. vor UTU mufl
zumindest noch ein GN gestanden haben.

In diesem Text werden mindestens 23 Gottheiten verehrt — in der Mehrzahl
der Faile mit „trinken“, was jedoch auch fur die anderen, bei denen das Verb
verloren ist, anzunehmen ist. Es handelt sich um folgende Gottheiten: In 51 Vs. I
sind es eine Siebenergruppe, bestehend aus UTU, Mezulla, [ ], GAL.ZU, Tahpilanu,
[ ] und Susumhi und getrennt davon noch zwei Gottheiten, deren Namen nicht
erhalten sind. Auf der Vs. II tritt eine andere Siebenergruppe auf, bestehend aus
[ ](?), UTU, Telipinu, [ ](?), Hulla, [ , ](?), getrennt davon DSAL.LUGAL =
Katahhi und wiederum zwei Gottheiten, deren Namen nicht erhalten sind. Nr. 52
nennt hintereinander GAL.ZU und Tubsail und eine Gruppe aus mindestens zwei
Gottheiten, wobei UTU an der zweiten Stelle steht. AuBerdem wird in 51 Vs. I vor
der ersten Siebenergruppe dreimal eine anonyme „Gottheit“ genannt, die somit
einen Zentralplatz einnimmt. Nach den Gruppen zu schlieBen, in denen uberall die
Sonnengottheit vorkommt, diifte diese „Gottheit" eben die Sonnengottheit gewesen
sein.

AuBer GAL.ZU sind alle anderen Gottheiten aus dem KI.LAM-Fest bekannt.
Dort erscheinen sie jedoch in vollig anderen Gruppen. Allein Telipinu und Hulla
finden wir auch dort zusammen, jedoch in umgekehrter Reihenfolge und ohne UTU
an der Spitze.' Der Name der Berggottheit Hulla76 konnte zusatzlich etwas Licht
auf dieses Fragment werfen: Der Berg lag im hethitischen Kernland77 und wurde
dort verehrt. In spateren Texten gehort er eng zum Kreis der Sonnengottin von
Arinna und Mezulla7879, wobei er sich sogar stellenweise zwischen diese sonst
untrepnbaren Gottheiten schiebt . Der hier betrachtete Text beweist, daB diese
Gruppierung schon in althethitischer Zeit bestand, ohne die alth. Sonnengottin
konkret mit der spater belegten Sonnengottin von Arinna identifizieren zu konnen80.

Zur Erganzung si-ua-a[t(i) siehe Neu, E., S. 117, Anm. 385 und Glossar, S. 169.
Vielleicht ist es angebrachter, die Form als Terminativ aufzufassen „zum Tag“ =
„Licht“?

76
Siehe G o n n e t, H., S. 123 f.

77
Mon te, G. del, J. Tischler, S. 114.

78
Siehe Quellenangaben ibid, und bei L a r o c h е, E. Rech. S. 25.

79
КВо XIV 142 I 7‘f.: ,,Ein Brotlaib fur die Sonnengottin von Arinna, ein Brotlaib fur
den Berg Hulla und fur Mezulla“.

155



Trotz des stark beschadigten Zustands dieser beiden Tafeln konnen wir als sicher
annehmen, dass in dieser Festbeschreibung, wie sie vorliegt, viele der groBen
hethitischen Gottheiten wie Wettergotter, Inar, Za.BA4.BA4 u.a. fehlen. Es handelt
sich hier also entweder um ein spezielles Fest, bzw. einen Festabschnitt, zu Ehren
der Sonnengottin oder um ein Fest von lokalen Gottheiten einer Stadt aus dem
hethitischen Kerngebiet, an deren Spitze die Sonnengottin stand. Da hier jedoch
innerhalb der Gruppen Gottheiten auftreten, die traditionell nicht mit der
Sonnengottheit in Verbindung stehen (wie Susumabi, Tabpilanu und Tuhsail), ist
die zweite Moglichkeit vorzuziehen.

4. EINE FESTBESCHREIBUNG MIT GOTTHEITEN AUS NERIK

Die Tafeln КВо XX 10 + KB XXV 59 mit dem Duplikat zu der letzteren Vs.
I 14 ff. КВо XX 35 (bei E. Neu Nr. 59 und 60) stellt das verhaltnismMig groBe
Fragment folgender Festbeschreibung dar:

Vs. I

Am sechsten Tag, wenn man den Vorhang offnet,
2 (und ihn) aufzieh[t], geht der Konig hinweg.

Man fe[g]t drinnen. Der Konig ip seinen Ofen xxx*
81

4 Der Oberste der Hofjunker schafft den „Priester des Wetter
gottes“ hinein. Der „Priester des Wettergottes“
v[erne]igt sich vor dem Konig.
Dann fiihrt er (etwas) kultisch aus. Wenn er fertig ist,
verneigt er sich vor dem Konig.

6 Er verneigt sich ziiruck. Der Konig geht in den Innenraum
(und) r[u]ft „sarama!“82
Der Konig nimmt ein Tuch. Die Truppe setzt sich. Der
Konig setzt sich auf den Thron. •

838 Ein Ho]fjunker bringt marnya . Der Konig libiert
zweimal. Der Hofjunker bringt den Becher hinaus.

IQ Dann bringt er den „Priester des Wettergottes“ herein.
' Er verneigt sich vor dem Konig.

B i n - N u n, Sh.R. The Tawananna, S. 119 u. passim; Kammenhuber, A.
Orientalia 41, S. 299.

81
Zur schwierigen Lesung dieser Stelle s. Neu, E., S. 131, Anm. 433.

82
Eine Brotart.

83
Eine Bierart.

156



Dann reinigt er den Konig kultisch. Dreimal sprengt er
12 Wasser. Er spricht ein Gebet. Der Konig (und) die Koni-

gin sitzen.
Man bringt Handwasser herbei (und) stellt Tische auf.

14 UTU, Mezulla — das kleine Inanna-Instrument (spielt),
U, Wettergott von Ziplanda — das kleine Inanna-Instrument
(spielt) besonders hervorstechend84,

16 Zaliu, Zuyasi — das kleine [Inannja-Instrument (spielt, Inajr, die Leute
aus Nesa [singe]n.

Vs. II

Der „Priester ?] des Wettergottes“ fuhrt zu sei[nem Ofen
(etwas) kultisch aus. [Der Konig

2 geht in den [In]nenraum. Er [ruf]t „sагата“.
Der Konig] nimmt sein Tuch. Die Truppe setzt sich.

4 Der Konig setzt sich auf den Thron.

Ein Hofjunker bringt marua. Der Konig libiert
6 zweimal. Der Hofjunker bringt den Becher hinaus.

Dann bringt er den „Priester des Wettergottes“ herein.
8 Er reinigt den Konig kultisch. Dreimal sprengt er

Wasser. Er spricht ein Gebet. Der Konig (und)
die Konigin sitzen.

10 Man bringt Handwasser herbei (und) stellt Tisch,e auf.

UTU, Mezulla — das kleine Inanna-Instrument (spielt),
12 U, Wettergott von Ziplanda — das kleine Inanna-Instrument

(spielt) besonders hervorstechend.
Zaliu, Zuyasi — das kleine Inanna-Instrument (spielt),
Inar — die Leute aus Nesa singen.
Feinmehl85
Sitzend verneigt er sich vor UTU. Sie tanzen. Die (^ALA-Leute86

singen.

Das Ideogramm bedeutet „hervorragend“.

Dieses Wort ist in kleiner Schrift nachgetragen. S. N e u, E., S. 132, Anm. 436.

Kultsanger.

157



8716 Sitzend verneigt er sich vor U4- MA- AM. Die GALA-
Leute singe[n.
Einen groBen [Brotlaib] bricht er. Die Truppe8788[

18 sitz]end verneigt er sich. [Sie] tan[zen
g]roBer/n Brotlaib.

Vs. Ill

]Nera[k
2' ]ein Mundschenk[

]libier[t]vorn[
4' ]der Konig einen groBen Brotlaib[

]bringt weg. Die (Leute)[

6' ]Ziliyuri
]NIN.E.GAL
die P]rinzen

Rs. IV

2' Ina[r

Nerak[
4' Die GALA-Leute[

ZA.BA4.BA4 — das groBe Inanna-Instrument[
6' Er bricht einen grossen [B]rotlaib [

Fur AMA.DINGIR89 1[

on8 Die paluatalli-Frau[en

87
„Der Gott-Tag“.

88
Vielleicht nicht im sing. S. N e u, E., S. 132, Anm. 437.

89
Siehe zu diesem Kultpersonal S. 61.

90
Eine Art Vortragspriesterin, s. A 1 p, S. Beamtentitel, S. 77 ff.

158



und fiir[
10' ?

U4-MA-A[M
12’ singen[

die (?) Trupp[e

14' GAL.Z[U
Der K6nig[

16' * Die(Leute)[

КВо XX 35 (Nr. 60)

UT]U, Mezulla[
2' Das Inanna-[Instrument

U, Wettergott von Zi[planda
4' Zaliu, Z[uyasi

Inar [

6' N]erak stehend,[sie ?] tanz[en ?
[ ] Feinmen[l

8' ]das grofife] Inanna-Instrument[

Diese hier genannte Gottergruppe stimmt fast vollstandig mit der in der
Opferliste Bo 2710 + IBoT III 27 auftretenden iiberein. Der Text ist aus jh. Zeit.

Rs.

Fur UTU (und) Mez[(u)lla trinken sie
stehend einmal; ein Dickbrot bricht er].

2' Fur U (und) den Wettergott von Zipa-
landa [trinken sie stehend einmal; ein Dickbrot bricht
er].

159



91

92

93

94

Fiir den Wettergott von [N]erik [trinken sie] ste[hend
einmal; e"in Dickbrot bricht er].

Fiir Zalijanu (und) Ta[(zuua)ssi trinken sie stehend
einmal; ein
Dickbrot bricht er].

Der „Gott-Tag“.

Ubersetzung von H a a s, V. Der Kult von Nerik, S. 217.

Das geht aus den Zeilen 10' — 11' des jh. Textes hervor.

Zur Schreibung des Namens' Nerik mit nur einer Ausnahme „Narik“ siehe Monte,
G. del, J. T i s c h 1 e r, S. 386 f. Siehe dazu auch hier S. 37 f.

Fiir Zababa trinken sie stehend einmal; ein Dickbrot
on

bricht er.

Die beiden Rituale, in denen diese Gottergruppe auftritt, sind offensichtlich
verschieden. Daher nehmen wir an, dafi ihre Gruppierung weniger
funktionsgebunden als lokalgebunden ist. Da der jh. Text zweifellos mit der Stadt
Nerik verbunden ist93 konnen wir das mit groBer Wahrscheinlichkeit auch fiir den
ah. annehmen. Ganz bezeichnend ist dafur die Namensform DNerak, die ein hapax
gegeniiber dem in jh. Texten sehr oft vorkommenden Wettergott von Nerik (uU

RUNerik), der jedoch in der ah. Literatur fehlt94. Es diirfte sich um den
(urspriinglichen) obersten Stadtgott von Nerik gehandelt haben, der spater mit der
Aufnahme in das Staatspantheon seine neue Schreibung erhielt. Das besagt, dass
er in ah. Zeit wahrscheinlich noch nicht dazu gehorte und daher nur in regional
begrenzten Festen unter seinem urspriinglichen Namen auftrat. Aber auch dort
erscheint er erst hinter den grossen Staats- und Regionalgottern (s.u.).

Eine Gegeniiberstellung der GN in den hier zitierten Texten ergibt folgendes
Bild:

914' ’ Fiir UDJM [trinken sie] stehend [einmal; ein
Dickbrot bricht er].

160



КВо XX 10 +

Vs. I.II Rs. Ill IV КВо XX 35 Bo 2710 +

UTU
Mezulla
U
U von Ziplanda
Zaliu
Zuyasi

UTU
Mezulla
U
U v.Ziplanda
Zaliu
Z[uyasi

UTU
Mezulla
U
U v.Ziplanda
Zaliianu
Tazuyassi

Inar Inar Inar LAMA
UTU Nerak Nerak Nerak UD^
U-M A-A M Zilipuri

NIN.E.GAL
Zababa
U-M A. A M
GAL.ZU

UURUNerik
Zababa

Wenn wir hier von einem „lokalen“ Pantheon sprechen, haben wir hier jedoch
keinen bestimmten Stadtpantheon vor Augen. Wahrscheinlicher handelt es sich um
eine bereits synketistische Gottergruppe, die (vielleicht unter anderen) im groBen
Kultzentrum Nerik verehrt wurden und nicht eigentlich zur Stadt, sondern zum
ganzen Gebiet gehorte, zu dem auch Stadte wie Ziplanda, Kastama u.a. zahlten.
Dafiir sprechen folgende Umstande: 1. Die ersten vier Gottheiten entsprechen
iiberall den ersten vier des Staatspantheons95 mit dem Unterschied, daB uberall
statt Uasezili der Wettergott von Ziplanda steht. 2. Das Paar dU (Wettergott) —Wettergott von Ziplanda „regiert“ in anderen Texten eine ganz andere Gruppe von
Gottheiten96, die vielleicht zum Stadtpantheon von Ziplanda gehorten, hier aber
nicht auftreten. 3. Wahrend in den Gotterlisten der groBen Staatsfeste nach den
ersten vier Gottheiten gewohnlich Inar erscheint9798, steht hier der sonst nicht
erwahnte Berggott Zaliu, der zusammen mit Zuuasi und der hier nicht genannten
Gottin Zashapuna zu den Stadtgottern von Kastama gehort, aber offensichtlich
ebenfalls von regionaler Bedeutung war. Die Stellung dieser Gottheiten wird
besonders in den Ritualteilen des Illujanku-Mythos sichtbar. Die entsprechenden
Texte sind zwar ih., scheinen aber ihren alten Zustand bewahrt zu haben. Von ZaliuJ J 98(dort in der Form Zalinuya) heisst es, daB er eine „groBe Getreideernte besitzt“
und daB man ihm Brot darbringt, „wenn er der Stadt Nerik Regen schickt“99. Die
spatere Namenform ist Zalinuya oder, haufiger, Zalijanu100. Nach demselben
Ritualtext ist die Gottin Zuuasi, dort in der Form Tazuyass i101, seine Geliebte:

95
Vgl. die Texte des KI.LAM-Festes u.a.

96
Siehe КВо XXV 12 Rs. 4" ff. und КВо XXV 61 Rs. (?) 8’ ff.

97
Siehe die oben angegebenen Gottergruppen.

98
KUB XII 66 IV 5.

99
KBo HI 7 II 22 - 24.

161



Und alle Gotter treffen ein. Und man stellt
das Los. Und von alien Gottern der Stadt
Kas tarna ist die Gottheit Zash apuna die groBte.
Und weil sie die Gemahlin es Zalianu ist, Tazzuyasi seine
Beischlaferin...100102

Es ist moglich, daB Zasb apuna, die in den ah. Texten nicht erwahnt wird, erst
spater ihren wichtigen Platz als Gemahlin des Berg- und Regengottes erhielt und
bis dahin eine beschrankte Rolle im Stadtpantheon von Kastama einnahm.

Statt des hattischen Namens Inar gibt der jh. Text DLAMA, wie es auch in
vielen anderen Fallen ist103. Zwei der Texte lassen nach Inar den bereits
besprochenen Nerak folgen. Beide Gottheiten scheinen in Nerik sehr eng
verbunden gewesen zu sein: sie werden mehrmals zusammen genannt104, in jh,
Texten erscheint Inar als Tochter des Wettergottes105, und wenn man den Illujanka-
Mythos mit seinen dazugehorigen Ritualteilen als einen Lokalmythos auffaBt, der
seinen Platz im lokalen purulliia-Fest in Nerik hatte, kann man auch den Wettergott
darin als den Wettergott von Nerik deuten106.

Im weiteren weichen die Listen so weit voneinander ab, daB die GN nicht mehr
parallel verglichen werden konnen. Gemeinsam haben sie jedoch, wenn auch an
verschiedenen Platzen, ZA.BA4.BA4, und den„Gott-Tag“(DUD/1W, \J4-MA-AM).
Beide Gottheiten wurden in der jh. Zeit kaum in Nerik verehrt.

Der wichtigste Kultfunktionar in diesem Ritual ist der „Priester des
Wettergottes“ (LUD1M). Er vollzieht die Reinigungsrituale, spricht Gebete und
fuhrt auch andere, nicht weiter bestimmte Kulthandlungen aus. Er ist auch in den
spateren Ritualtexten iiber die Kult von Nerik einer der am haufigsten in
Erscheinung tretenden Priester107.

In dem Fragment KUB XLIII 28 (bei E.Neu Nr. 76), das eine Festbeschreibung
mit dem Konig wiedergibt, ist ein Priester der Zuy as i (LUSANGA D Zuyas i — Ik.Koi.
4' ) erwahnt.

100
Zur Namenform siehe H a a s, V. Op. cit., S. 80 f. mit Litcratur.

101 V , ..In einem hattischen Text erscheint sie in der Form ta-az-zu-ua-s i-u-i-nu, ibid., S. 81:
107/u.

102
Hibersetzung von H a a s, V. Op. cit., S. 80.

103
Vgl. K a m m e n h u b e r, A. Inar.

104
KUB XLIII 32 Vs. II 5’ - 6' ; КВо XVII 151 Vs. 5, 11.

105
CTH 336.

106 • .Siehe zum purulliia-Fest H a a s, V. Op. cit., 43 — 51; G a s t e r, Th.H. Thespis, New
York, 1977, S. 245 — 269; K e 1 1 e r m a n n, G., Towards the Further Interpretation
of the purulli-Festival, Slavics Hierosoymitana, V — VI, 1981, 39 — 40; A r d z i n-
b a, V.G. Ritualy i mify drevnej Anatolii, Moskau, 1982, 26 — 28.

107
Haas,. Op. cit., S. 30 ff.

162



5. EIN GROSSES FEST FUR TELIPINU

Die Tafel KUB LI 1 ( + ) KUB LIII 14 + 961/v( + ) 584/vgibtdie Beschreibung
eines Festes zu Ehren des Gottes Telipinu ,,im neunten Jahr“ (Vs. I 1) in den
Stadten Hanbana, Taniskurija und Kasb a, die im urspriinglich hattischen Kernland
lagen. Nach Meinung von den Verfassern der iibersetzten und kommentierten
Texte zu diesem Fes‘'108stelltdieseTafeldie alteste (alt- oder mittelhethitische)
erhaltene Fassung dar 1109 .

Der Aufwand fur dieses Fest, das mit einem Umzug des Telipinu und den in
seinem Tempel in Hanhana verehrten Gottheiten verbunden war, war recht groB:
1C00 Schafe, 50 Rinder, viel Geback, Wein und Bier (Vs. I 1-12).

Die hier untersuchte alteste Tafel umfaBt die Beschreibung der ersten drei Tage.
Der erste wurde in Hanbana begangen. Er begann morgens mit dem Schlachten
von drei Rindern. Die lydtisch reinen Fleischteile wurden gerostet und der Gottin
Katahha dargebracht, die Lebern und Herzen dem Telipinu (Vs. I 17-25).
Anscheinend libiert der Kronprinz, der das gesamte Fest leitet, danach allein den
„Gottheiten des Hauses“, d.h. den Gottheiten, die im Tempel des Telipinu
mitverehrt wurden, und der Gottin Haskala.

Die „Gottheiten des Hauses“ sind hier nicht namentlich aufgefiihrt. Dazu
gehoren zweifellos Telipinu und Katabha selbst, Haskala dagegen nicht.
Wahrscheinlich war sie im Tempel ,,zu Besuch“. Dabei bleibt offen, ob sie in
Hanbana einen eigenen Kultplatz bes B oder aus einer anderen Stadt kam. Der
Text mit den spateren Abschriften laflt uns die erste Moglichkeit vorziehen. Nach
KUB LIII 3 Vs. I 8' -13' libiert der Thronprinz am Ende des zweiten Tages der
Hasgala sitzend, nachdem er Telipinu und Katahba stehend abgefertigt hat.
Wahrscheinlich gehoren auch die iibrigen Gottheiten nicht zu den „Gottern des
Hauses“, denen in Hanhana an anderen Stellen geopfert wird: die „Sonnengottheit
des Torbaus“ (DUTU hilamnas, Vs. II 12), fur die ein Schaf am Tor des Hauses
des Verwaiters (LK urianni) geschlachtet wird und Sulinkatte, der ebenfalls ein
Schaf an seinem Kultstein (12-13) erhalt, sowie auch die Satuyanna-Gottheiten
(14). Diese Gottheiten besaBen ihre eigenen Kultstatten, was natiirlich auch nicht
ausschlieBt, daB sie im Rahmen des Festes auch im Tempel des Telipinu verehrt
werden konnten. Was die „Sonnengottheit des Torbaus" anbetrifft, ist es fraglich,
ob „des Torbaus“ ein stehendes Epithet einer Hypostase der Sonnengottheit
darstellt. Es ist eher anzunehmen, daB es sich um „die“ Sonnengottheit handelt,
die dort ihre Kultstatte besaB, um die Funktion, den Schutz des Torbaus, erfiillen
zu konnen. Vielleicht hat die Sonnengottheit noch einen oder mehrere Kultplatze

108
H a a s , V., L. J a k o b-R o s t. Das Festritual..., mit Textzusammenstellung,
Ubersetzung, zusammenfassenden Beobachtungen und Glossar.

109
Ibid., S. 37.

163



in der Stadt besessen, weshalb eine Konkretisierung notig war. Auf jeden Fall sind
aus den ah. Texten solche Epithete, die in der jh. Zeit sehr haufig sind, fast
unbekannt1'°.

Fur die Satuuanna-Gottheiten, die als Torgottheiten und nur als solche bekannt
sind110111, ist wohl nur eine Kultstatte anzunehmen. V. Haas nimmt zu Recht an, daft
es sich um zwei Gottheiten gehandelt haben mu!3112, je eine auf beiden Seiten. Ihre
Aufgabe war, die Stadt an der Stelle, an der der „magische Kreis“ der Stadtmauer,
der allein das Bose abhalten konnte, unterbrochen ist, namlich an der Pforte, als
besonders gefahrdet zu schiitzen, d.h. den Kreis zu schlieBen. Diese Gottheiten
sind in den anderen ah. Texten nicht erwahnt, treten aber spater oft in Verbindung
der sog. „Glitter aus Kanis“ auf, wobei man aufgrund ihrer Schreibung als
Salauanies u.a. schlieBen kann, daB sie nicht mehr verstanden wurden 13. Die
„Sonnengottheit des Torbaus“ und die Satuuanna-Gottheiten waren fiir dieses Fest
sicherlich von besonderer Wichtigkeit gewesen, da die Prozession uber ihre
Bereiche ging.

Nach einem jh. Text befanden sich auf dem Wagen, auf dem der Gott Telipinu
umgezogen wurde, insgesamt neun Gottheiten114. Nach KUB IX 3 Vs. I 7' -8'
waren fjatepinu, die Sonnengottheit und der Wettergott bei ihm, wobei Hatepinu
als seine Geliebte bezeichnet wird. Auch der alte Text erwahnt Gottheiten, die auf
dem Wagen des Telipinu mitfahren. Sie bleiben jedoch vollig anonym.

Es ist u.M. nach gewagt, aufgrund spaterer Texte uber Kulte aus dem hattischen
Kernland direkt auf den Zustand in ah. Zeit zu schlieBen, da diese Kulte
bekannterweise in jh. Zeit nach betrachtlicher Unterbrechung neu organisiert
wurden. Nach dem alten Text ist eher zu schlieBen, daB drei Gottheiten, Telipinu,
Katahha und Haskala den Kern des Stadtpantheon von Hanhana bildeten. Dabei
scheint es sich bei Katahlji nicht um die bekannte Katahhi von Ankuya zu
handeln115, Die Bezeichnung „Katahhi“ — „Konigin“ stellt keinen eigentlichen GN
dar, sondern ein Epithet, das verschiedenen Gottinnen auf Grund ihrer Stellung im
Pantheon gegeben wurde116. DaB nicht mit jeder „Katahhi“ die Stadtgottin von
Ankuya gemeint ist, zeigt z.B. auch die Beschreibung des KI.LAM-Festes, in der
in einem gewissen Abstand von dem Paar Wettergott von Ziplanda und Katahhi
der Katahhi von Ankuya libiert wird117

110
Mit einer Ausnahme aus dem spytalthethitischen Reinigungsritual, Otten, H.,
V. S o u c e k, Ah. Konigsritual, 7 IV 7, 8.

Ill
L a r o c h е, E. Rech., S. 88; H a a s, V., L. J a k o b-R o s t. Op. cit., S. 21 f.

112
H a a s, V., L. J a k o b-R o s t. Op. cit., S. 19, Anm. 33.

113
Siehe dazu ibid., S. 21 f.

114
KUB LIII 3 Vs. II 2' : 9 AN x[ . Dem konnten die neun Schafe, die bei der Riickkehr
des Gotteswagens vor ihm laufcn (Rs. Ill 25' ), entsprechen.

115
H a a s, V., L. J a k o b-R o s t. Op. cit., S. 15.

116
В r e d o w, I. v o n, Gotternamen.

164



In der Stadt Taniskuriia, der am zweiten Tag ein Besuch abgestattet wird (Vs.
II 16-23), wird nur das reiche Opfer erwahnt, das am RuVapi-Stein des Telipinu
dargebracht wird.

Die hier betrachtete Tafel sagt nichts iiber das Pantheon der Stadt Kasha aus,
ausser daB auch hier Telipinu der oberste Gott war und bei der „Waschung der
Gottheiten“ vier Priester aus dieser Stadt teilnahmen (Rs. Ill 14' -19' ). Die
spateren Tafeln nennen 12 Gottheiten117118

119. Der Umstand, daB an dem Fest des
Telipinu diese drei Stadte teilnehmen, in denen er der oberste Gott war, sich die
Ausgaben teilten und den weitaus groBten Teil des Kultpersonals stellten, spricht
fur eine Art religioser Koine, in der die grossen Gottheiten die gleichen waren.

Der Gott Telipinu ist in dieser Beschreibung folgendermassen charakterisiert:
1. Er ist der oberste Gott in diesen drei Stadten, in denen er offensichtlich auch
die iiblichen Monats und Jahresfeste besaB ; 2. Bezeichnend ist seine Verbindung
mit den beiden Gottinnen Katahhi und Haskala. Dieses „Dreieckverhaltnis“
erinnert an die ahnliche Gruppe von Kastama und Tanipiia: Zalinu, Zashapuna und
Tazihassi120*. 3. Er erhalt vom Opferflcisch besonders die Herzen und die Lebern
(z.B. im Tempel von Hanhana Vs. I 24-25) und am huuasi-Stein in Tariskurija (Vs.
II 20-22) und bei der Waschung (Rs. Ill 15' ). 4. Auf Rs. Ill 17' sprechen die vier
Priester aus Kasha: „Der Herr (war) in Hanhana, er entfernte sich zum FluB
weg“ . Ob hier ein Anklang an den Mythos des verschwundenen
Vcgetationsgottes vorliegt122, mag dahingestellt sein. Das Fest macht eher den
Eindruck eines Rituals, bei dem einzelne Statten durch die Anwesenheit der
Gottheit geheiligt und durch die Reinigung der Gottheiten und Riickkehr in ihren
Tempel einen neuen Zyklus einleitet, als den eines Versohnungsrituals.

Das Fest selbst, die Rituale, die Gottheiten und das Kultpersonal heben sich
mit ihren „provinziellen“ Charakter hervor. Der Umstand, daB nur der Kronprinz
dabei teilnimmt, spricht fur die verhaltnismassig geringe Bedeutung des Festes im
gesamten staatlichen Festkalender. Daher war das Pantheon dieser Stadte auch
noch nicht solchen synkretistischen Tendenzen ausgesetzt wie z.B. in Nerik.

6. DIE BESCHREIBUNG EINES ANDEREN PROVINZIELLEN FESTES

Die Tafel КВо XVII 3 + КВо XXV 68 (bei E. Neu Nr. 68) stellt die
Beschreibung eines mehrtagigen (zumindest zweitagigen) Festes dar, das einige

117
Sichc S. 22.

118
H a a s, V., L. J a k o b-R o s t. Op. cit., S. 19.

119
Ibid., S. 15 Г.

120
Sichc S. 51.

121..
Ubcrsctzung von H a a s, V., L. J a k o b-R o s t. Op. cit., S. 46.

122
Ibid., S. 28.

165



Ahnlichkeiten mit dem oben beschriebenen Fest des Telipinu aufweist, jedoch zu
viele Abweichungen bietet, als daB man sie zu diesem .Festablauf rechnen konnte.

Der Text ist sehr beschadigt und laBt eigentlich gar keine Ubersetzung zu.
Trotzdem versuchen wir, s'ie versuchsmaBig vorzulegen, um wenigstens den
allgemeinen Rahmen sichtbar zu machen.

Vs. I

2' Priester Prinz (?) (Gottheit)[ ]am(?) Pfostefn
Der GUDK-Priester 2 [ ] das Gestell (Akk.)

4' der Gottheit. Ein Mun[dschen]k in einem Becher fur das
G[estell
Der Weinschalenhal[ter ein h]anissa-GefaB mit Wein[

6' Die Priester die Szepter der Gottheiten124[
(und?) der GUDK-Priester geben und sie (Akk.) zum(?)[

8' Ein Priester der Sonnengottheit [a]us der Stadt Ist[ami
Ein Priester des Berges Takurka den S[tab

10'
Sta]dt Takpataf

12' de]m GUDK-Priester gaben sie[
]in das/dem SI.KIS-GeFaB(?)[

14' s]arama- Brot schon langst[
]ein sarama-Brot fur den G[UDK-Priester]

16' der [Gott]heit. Ein Mundschenk drei Brote sara[ma

Rs.
1 25. Das T[or]des [arza]na-Hauses [

2 ]Dann der Prinz die Gottheit (?)126[

Der „gesalbte“ Priester, cin Kultfunktionar niedrigeren Ranges. Zum Namen und
seiner Funktion in Mesopotamicn s. R e n g e r, J. Untcrsuchungen zum Priestertum,
Teil 2, ZA 59, 1969, S. 161 ff.; bei den Hcthiten: H a a s, V. Der Kult von Nerik, S.
158 f.

1
Hinter diesem Logogramm ist das Zcichen AN zu lesen, wobei offen bleibt, ob cine
weitere Gottheit folgt, odcr cs ein Silbenzeichen ist, siche Neu, E., S. 143, Anm. 474.

Vcrmutlichc Bcdcutung: „Gasthaus“, F r i e d r i c h, J., HW, S. 34.

Siehe Anm. 109.

166



]fur die Hauser (Tempel ?)[

4 ]ein Mann aus der Stadt Hanhan[a
]sie nehmen und[

6 ]und es in(?) der Frii[he
Die Koche trin[ken] auBerdem[

8 dort zum Trinken[

Am zweiten Tag in der Friihe[
10 vor dem Tor der Herold[

er steckt fest. Der Statuenanbeter[
12 Die Priester (und) die AMA-DINGIR-Priesterinnen127129[

ebenso auch vorn.[

14 Der Prinz in? das arzana-Haus[
des Tores tritt er. Der Herold[

16 in den Tempel der Gottheit und danach[
]Tor des Tempels[
si]ngen, das galgaltur[i-(Instrument)

Man kann weder das Fest selbst, noch die einzelnen Ritualhandlungen dieses
Fragments bestimmen. Es scheint sich aber auch hier um ein Fest aus demselben
Gebiet wie im oben beschriebenen zu handeln. Dafiir sprechen Namen wie
Hanhana, der Berg Takurka und die Stadt Istimi . Ebenso wie dort scheint es
sich um ein Fest zu handeln, das mehrere Stadte zusammen feiern. Das geht aus
der Erwahnung von Priestern aus verschiedenen Stadten und Ortschaften sowie
auch des „Mannes aus Hanhana“ hervor. Wie oben wird das Fest auch hier von
einem Prinzen geleitet, wahrend andere der koniglichen Familie nicht auftreten. Es
gibt jedoch keine Andeutungen auf eine Umfahrt. Das Kultpersonal scheint auch
hier groBtenteils lokaler Herkunft zu sein. Gemeinsam haben beide Feste
verschiedene lokale Priester und die AMA.DINGIR-Frauen, die hier am Beginn
des zweiten Tages auftreten, wahrend sie beim Telipinu-Fest am Ende des dritten
Tages erscheinen. Das Kultpersonal ist auch wie dort niedrigeren Ranges und
hattischer Herkunft: der GUDU-Priester, der hintcr den „Priestern“ (SANGA)
rangiert130, und die AMA. DINGIR-Frauen. Diese treten verhaltnismaBig haufig

Siche dazu S. 61.
128

M o n l c, G. del, J. T i s c h c r, S. 387 f.
129

Ibid., S. 152.

167



in ah. Texten auf. Die hethitische Lesung ist siuanzannia-, wie das Logogramm
„Mutter der Gottheit“. In der Beschreibung groFIer Staatsfeste treten sie nicht auf,
sondern immer nur in Festrithalen, die im ursprunglichen hattischen Kerngebiet
ausgefiihrt wurden. AuBer Hanhana und Umgebung erscheinen sie auch in
Verbindung mit den Stadten Ziplanda und Nerik*131

132. Ihr Rang scheint nicht
besonders hoch gewesen zu sein, auf jeden Fall sind sie hinter den NIN.DINGIR-. 132Priestennnen anzusetzen

Welche Gottheit in dem hier betrachteten Fest die oberste ist, bleibt
unbestimmt. Sicher steckt sie hinter dem Logogramm DINGIRi/A/ (Vs. 14' , 16' )
und im DING1RL/W E-na („in den Tempel der Gottheit“) (Rs. 16, 17). Dem
geographischen Gebiet nach konnte es sich auch um Telipinu handeln, d,och fehlen
jegliche Beweise dafiir. AuBer den neutralen „Gottheiten“ (DING1RMES) sind hier
nur noch zwei durch ihre Priester verehrten Gottheiten benannt: Die
Sonnengottheit der Stadt Istami und der Berg Takurka, der hier ohne
Gottesdeterminativ auftritt. Das ist vielleicht nicht zufallig. Denn ein spaterer Text
spricht von „dem Gott auf dem Berg Takurka“133.

7. DAS FESTRITUAL КВо XXV 89

Dieses sehr schlecht erhaltene Fragment (bei E. Neu Nr. 89) gibt folgende GN
wieder:

Vs. I:

2' H]abantali, 3' ]x UD71^, 4' Susumahi, danach Z.5' Die Sanjger
singen.
Von Vs. II ist etwas mehr erhalten:

2' Mezfzulla
Inanna-Instrument[

4' Der Konig lauf[t
IM Uasezili[ (libier en(?) sie]

6' Wenn der Aufseher der Koche Lebe[r
stellt von fern ebenso[

8' IM Uasezzfili

H a a s, V. Der Kull von Nerik, S. 159.
131

КВо XX 3 Rs. II 16’ und КВо XX 10 + Rs. IV 7’ .
132

B i n-N u n, Sh.R. Tawananna, S. 191.
133

KUB XLII1 33 Vs. 8. ‘

168



Vabis[i das Inanna-lnstrument
Von der Rs. (Ill) sind nur die ersten Zeichen jeder Zeile erhalten.

Alle hier erscheinenden GN sind auch in den groBen Staatsfesten erwahnt. Die
Gruppierung von yabantali, UD^ und Susumaiji tritt jedoch nur hier auf.

Wir konnen annehmen, daB in Z.l ' von Vs. Il der GN UTU gestanden hat,
da offensichtlich die groBe „Vierergruppe“ UTU, Mezulla, IM (= U, Wettergott)
und Uasezili verehrt wird. Ebenfalls einmalig ids die Nennung von der Gottin
Uabisi hinter diesen groBen Vier.

8. DIE FESTBESCHREIBUNG Bo 4767

Dieser ebenfalls stark fragmentierte Text (bei E. Neu Nr. 105) erwahnt die
Gottin Uabisi, fur die getrunken wird (Z.l' ). Der Kontext ist ebenfalls recht
unklar. Erwahnt werden die Handlungen „anschirren“ (Z. 3' ), „anziinden (Z. 6'
und 7' ), „laufen“ (Z. 3' und 8' ) und „trinken“ (Z. 1' und 10' ). Von den
handelnden Personen ist nur die Konigin erwahnt.

9. DIE FESTBESCHREIBUNG Bo 1291

Das Fragment, das bei E. Neu unter der Nr. 47 steht, ist ebenfalls zu beschadigt,
urn eine zusammenhangende Ubersetzung zuzulassen.

Auf der Vs. II wurde zunachst eine Ritualhandlung eines GUDK-Priesters mit
einem Prinzen an den Herden ausgefiihrt (Z. 1' — 3' ). Nach dem Zeilentrenner
werden drei Gottheiten im Akkusativ genannt: y]almasuitt, Kap[a(?) und T[elipinu
(?) (Z. 4' ;5' ), wobei die Erganzung des zweiten Namens ungewiB bleibt. Moglich
ware hier der GN КаррагЦати oder Kappariia134, der in spateren Texten auch
zusammen mit Telipinu zusammen genannt ist135, und den E. Laroche fur eine
mogliche Form der Gottin Hatepinu halt136. Der Name tritt in den erhaltenen ah.
Texten nicht auf I137

In den nachsten Zeilen (bis Z. 19' ) werden die „reinen Priester“, die bapies-
Manner, Musikinstrumente, der Weg zum arzana-Haus und die MU. RI. DZ-Manner
erwahnt. Zusammenhange sind nicht erkennbar.

Auf der Rs. Ill sind die „Gottheiten“ (DINGIRMES) (Z. 2' ) und wiederum der
Prinz (Z. 4' , 6' ) genannt. Es folgt eine Opferliste; 10' Schafe fur die drei

Siehe L a r o c h е, E. Rech., S. 27.
135

z.B. KUB XX 39 V 14 - 15.
136

L a r o c h е, E. Rech., S. 27.
137 „ .In einem jh. Text zum KI.LAM-Fest zusammen mit tahantiu erwahnt, Singer,!.

KI.LAM,2, l.k Vs. IV 11' - 12' .

169



weiblichen Gottheiten 11' Schafe fur die mannlichen Gottheiten (?). Diese
namentlich nicht aufgefiihrten Gottheiten stimmen nicht mit den auf Vs. II
erhaltenen uberein

In Z. 13' sind der Wettergott (IM) und ein Schaf erwahnt. Danach sind die
Worte „Sanger der Stadt“, „Konig“ (Z. 18' ), der Prinz (Z. 22' ) und ein MU.
RI. DAMann (Z. 17' ).

Dieses Fragment scheint die Beschreibung eines nicht sehr groBen Festes zu
sein, soweit man von dem Kultpersonal und dem Aufwand schliefien kann. Der
Ort des Festes ist ebenfalls unbestimmbar. Die Gruppierung der Gotter auf Vs. II
hat keine Parallele, und es ist nicht ersichtlich, ob sie orts- Oder funktionsgebunden
ist.

10. DIE FESTBESCHREIBUNG КВо XX 19 + КВо XXV 25

Dieses ebenfalls sehr beschadigte Fragment ist in mancher Hinsicht von
besonderem Interesse, weshalb versuchsweise eine Ubersetzung notig ist.

Vs.

Fur U]runzimu trinkt er. Der Mundschenk filr den Tempel
des Wettergottes[

6' ]Iibiert er. Fur den Tempel des [T]elipinu libier[t]
er ebenso.
]vor dem Tisch libiert er, der (Gen.?) Wiese[

8' ]aus[ ]l[ibier]t er nach drauBen und wieder von
der Wiese (libiert er)
und sie (Akk.)[
]der Konig halt dariiber. Der Statuenanbeter betet[

10' ]nicht. Der [Tisch]mann stellt einen Tisch auf, und
dann gehen sie davon.

Die Leute der Stadt Tagalmu[ha ] laufen und[
12' gegeniiber [ ] Die Schafe von der Wiese, die Ziegen[

] laufend(Nom.Sg.)[ ] dreimal drehen sie sich.
14' ]Die Schafe nach draufi[en

]der [Gott]heit ergreif[en sie.
Auf der Rs. sind von den Z. 2' und 3' nur die Worte „Sonnengottheit —

ebenso“ und „Wettergott — ebenso“ erhalten, die bedeuten, daB diese Opferliste
nicht mit diesen beiden Gottheiten begann.

Zur Reihenfolgc weibliehe — mannliehc Gottheiten siehc aueh KUB XLIII 30.

170



Zu diesem Text gehort wahrscheinlich auch das kleine Fragment КВо XXV 22
(bei E. Neu Nr. 22)139:

Dan]n [gehen sie]davon.

4' ]Ein Mundschenk[
]Urunzimu[

6' ]trinkt fur den Tempel (der Gottheit)[
Tempel des (?)] Wettergott(es) libier[t er (?)

Nach dem stark zerstorten Zusammenhang zu schliessen scheint dieser Text
ebenfalls ein nicht sehr anspruchsvolles Fest zu beschreiben, an dem zwar der Konig
teilnahm, das Kultpersonal jedoch niedrigen Ranges war. Die „Leute der Stadt
Talmufoa“ zeigen wahrscheinlich, daB es irgendwo in der Provinz abgehalten wurde.
Die nicht zu bestimmende Ortschaft durfte jedoch von nicht geringer Bedeutung
gewesen zu sein, da hier allein zwei Tempel, des Wettergottes und Telipinu, genannt
sind.

Der Name Urunzimu ist ein hapax in den ah. Texten. Er ist eine andere
Schreibung fur das gelaufigere Uurusemu (auch Uuruzima, Uurunte/imiT)140. Sie
wurde in spaterer Zeit haufig mit der Sonnengottin von Arinna (DUTU URUArinna)
identifiziert141. So entsprechen in jh. Texten UTU Mezulla den hattischen Uru(n)-
semu Mezulla(n)142. Eine solche Gleichsetzung ist fiir den hier betrachteten Text
auszuschlieBen, da die Sonnengottin von Arinna in den ah. Texten iiberhaupt fehlt,
und falls sie zu der Zeit nur unter diesem Namen (Urunzimu) aufgetreten ware,
sehr viel haufiger zu linden sein miiBte. Sie kann auch nicht mit der Sonnengottheit
identisch sein, da sie in КВо XXV 22 als UTU auftritt. Hochstwahrscheinlich stellt
sie hier eine selbstandige Gottheit eines provinziellen Stadtpantheons dar, vielleicht
sogar der Stadt Tagalmuhu. Es ware ebenfalls moglich, in dieser Bezeichnung ein
Epithet zu sehen, das mehrere Gottinnen besessen haben konnten. Ob mit dem
Ausdtuck „der Gottheit“ (Vs. 14' ) eben diese Gottin gemeint ist, bleibt ungewiB.

Besonders intercssant ist hier der Unterschied, der bei dem Verb ekuzi gemacht
wird: Vs. 1 5' ist die normale Konstruktion ,,U]runzimu (Akk.) ekuzi = er trinkt
Urunzimu“, dagegen КВо XXV 22 6' „ekuzi A- NA E D[ = er trinkt fiir den
Tempel (der Gottheit)“, was parallel zum „А-NA E D[T]elipinu ... ispanti“ steht.

139
N e u, E. S. 59 Г.

140
Macquecn, J. Haitian Mythology and Hittite Monarchy, AnSt IX, 1959, S. 175;
H a a s, V. Der Kult von Ncrik, S. 161, Anm. 2.

141
L a r o c h е, E. Rech., S. 38; G o c t z c, A., Kulturgcschichlc Klcinasicns, Munchen,
1957, S. 135; Macquecn, J. Op. cit., S. 176.

142
Kammenhuber, A. Orientalia 41, S. 296.

171



Da der Sinn der Akkusativkonstruktion jedoch nicht ganz klar 1st (eine Art
Einverleibung der Gottheit?), haben wir es vorgezogen, in den Ubersetzungen das
iiblichere „trinken fur" zu iibernehmen*143.

11. DAS FESTRITUAL КВо XVI 72 + 73

Dieses Fragment (bei E.Neu Nr. 10) ist im CTH unter der Nummer 523:
Reserves (melqitu) pour des fetes locales, 3, angegeben. Es scheint sich jedoch eher
um den Teil einer Festbeschreibung zu handeln, wie vor allem die Verbformen
adanzi (Vs.(?) II 3' , Rs.(?) Ill 5' ), S!RRU (Rs.(?) Ill 7' ) und panzi (Rs.(?) Ill
8' ) zeigen.

Es ist wahr^cheinlich, daB der Text ein Fest in einer Provinzstadt besqhrieben
hat, da ein LUAGR1G T[UR(?) UR]U Neri[ka (Vs.(?) II 7' ) und ein LUAGRIG
URUKastama (5' ) vorkommen. Beide Stadte sind aus spateren Texten als wichtige
Kultzentren, die in enger Beziehung miteinander standen, bekannt144. Das
Fragment zeigt, daB solche Beziehungen schqn in ah. Zeit bestanden haben. An
weiblichem Kultpersonal werden die SAL.MESSU.GI und die SAL.ME tesante[s
(Vs.(?) II 7' ) erwahnt. Auf Rs.(?) Ill 2' tritt ein Priester des Gottes Zilipuri auf.
Dieser Priester sowie auch die tes antes -Frauen kommen in den ah. Texten sonst
nicht vor.

12. DIE FESTBESCHREIBUNG КВо XX 69 + КВо XXV 192

Von diesem Fragment (bei E.Neu Nr. 142) sind nur fiinf Zeilen lesbar:

Vs.(?)

4' jSanger des ZA.BfA4.BA4
isft] zu Ende.

6' Wenn die Priester aus dem Tempel des VlfieBes
[g]eht er/sie und hinauf fur den Tempel der Gottheit

8' [Die M]adchen [ ] singen.

M o n t e, G. del, J. T i s c h 1 e r, S. 383; „Т. erscheint im Kultus neben den Leuten
von Kurus tama“. Zu dem Sinn der Formel s. C a r r u b a, 0. Das Beschworungsritual
fur die Gibttin Wisurijanza, StBoT 2, 1966, S. 40 f. mit Literatur; F r i e d r i c h, J.
A.Kammenhuber, HW^ — E, S. 30 f.

144
H a a s, V. Op. cit., S. 79 — 88.

172



Die „Sanger des ZA.BA4.BA4“ sind in anderen ah. Texten nicht erwahnt. Es
scheint, daB sie im „Tempel des VlieBes“ ihren Kultdienst ausfiihrten.

Ein „Tempel des VlieBes“ ist auBcr in diesem kleinen Fragment in der
Beschreibung des Kl.LAM-Festes145 und in dem Fragment КВо XIII 175 Rs. 5'
(bei E.Neu Nr. 49) belegt. Der Ort der Handlung von diesem zuletzt genannten
Text ist allgemein durch die darin erscheinenden ON Atalliazzia (Vs. 4) und „die
Leute der Stadt Kurustama“ (Rs. 5' ) zu bestimmen, namlich in einer der Stadte
im nordostlichen hattischen Kernland146.

13. DAS OPFERRITUAL KUB XL1I1 30

Dieses vcrhaltnismassig gut erhaltene und rekonstruierte147 Fragment stellt ein
Opferritual in einem vom Text her nicht bestimmbaren Kontext dar. Es ist von E.
Laroche unter der Nr. * 645, 7 des CTH („fragments de fetes aux divinite de la
terre“) eingeordnet148.

Vs. II

[Der Aufseher der Koche nimmt dem] Ko[nig das Sp]e[n]den-
[ge]faB[weg.]

2' Der Konig le]gt [die Hand] (daran). Der Aufseher der
Koche [spendet] dreim[al] dem Herd.
[Der Aufseher der Tischmanner] reinigt [den Ti]sch
kultisch hinauf149. Der Aufseher d[er Koche]

4' v]or [dem Vlies] einmal, dem Thron einmal, dem Fen[ster
einmal,
dem [Rie]gelholz einmal und dem Herd einmal
[spendet er].

6' [Die] Koche schaffen die LibationsgefaBe vom Podest(?)150
[ ] dort hin.

145
КВо XVII 9 + Vs. Il 18' ; КВо XVII 21 + Vs. 16.

146
Die Stadt Alalahzija ist in einer jh. Abschrift des Telipinu-Feslcs in Hanhana belegt
(KUB LIII 3 IV 17); Kurustama ist in der Niihc von Gazziura = Turhal zu suchen
(S c h u 1 е r, E. von, Kaskacr, 5. 58, ,■ Inin. 225.

147
Siehc dazu N c u, E., S. 76.

148
Ibid.

149
Der Sinn dieses Ausdruekes ist unklar, vgl. S t a r k e, F. Die Funktioncn, S. 145.

150
Siehc zu dem Wort tarsanzipa N e u, E. Glossar, S. 191, Anm. 559.

173



8' [Der Aufseher der] Koche halt fur den Konig ein Libations-
gefaB mit marnua nach vorn.
[Der Koni]g legt die Hand (daran). Der Aufseher der Koche
spendet vor dem Vlies

10' neben dem [Tis]ch [dreimal]. Der Aufseher der Tischmanner
reiniBgt rituell hinauf.
[Der Aufseher der] Koche spendet dem Herd einmal.

12' [Der Aufseher der] Koche halt fur den Konig ein Libations-
gefaB mit Wein hin.
[Der Konig] legt die Hand (daran). Der Aufseher der Koche,
vor dem Vlies [neben dem Tisch]

14' drei]mal spendet er. Der Aufseher der Tischmanner rei[nig]t
rituell hinauf.
Der Aufseher der Koche spendet dem Herd einmal. Der
Konig[

16' Dann tritt er zum Thron. Fur sechs (Gottheiten) [trinkt er
Sonnengottheit, Wettergott, Mezulla, Inar, (Gottheit)[
18' Telipinu. Das kleine Inanna-Instrument (spielt), der in

Schale[

Wenn er den Becher bringt, stellt der Aufseher der
Koche [vor dem Vlies

20' das Libationsgefass auf. Der Aufseher der Tischmannerf
das Lib]ationsgefaB[

Rs. Ill

Die ersten vier Zeilen sind unleserlich.
5' aber bei]ihr die Mutter Erde,
6' aber bei]ihr Mezulla

aber bei]ihr Halki
8' aber be]i ihr Is panzasepa

a]ber bei ihr Uilassi
10' ]aber bei ihnen Maliia

]aber bei ihr die mannlichen Gottheiten
12' Uaskuu]atassi, Kuuanses.

Er ver]neigt sich. Er legt Leber hin. Der Oberste der
Hofjunker[

14' ]und einen halben Brotlaib unten weg (?)[
]und der Oberste der Hofjunker [schiit]ten fur den Anfiih-

174



rer der „Tauben“ [mit]seinem tjufppi-GefaB
16' Grutze, semebuna*151, Lebe[r

[Fiir den Anfiihrer der] „Tauben“ schiitten sie mit seinem buppi- GefaB[
18' schut[ten sie] vom Dach zuruck zu den mannlichen Gottern.

[Fiinf (?)] НАВИАВ-GeFaBe, davon eines mit marnu, eines mit
siessar-Bier, eines mit yalbi,

20' [eines mit Bier], eines mit Wein. Ein Hofjunker gibt fiir den
Obersten der Hofjunker mehrmals[
]und der Konig[

Das Ritual beginnt auf Vs. II mit mehrmaligen Spenden verschiedener
Gegenstande im Kultraum und mit kultischer Reinigung (1' -15' ). Die eigentliche
Opferhandlung beginnt damit, daB der Konig zum Thron tritt (16' ). Die
syntaktische Analyse dieses Satzes zeigt, daB der „Thron“ hier als Person und nicht
als Gegenstand aufgefaBt wurde152. Er besitzt hier allerdings kein Determinativ
und erscheint auch nicht in den Opferlisten.

Die Gottergruppe auf Vs. II geben Hauptgottheiten des Staatspantheons wieder.
Ungewohnlich ist dabei die Stellung von Mezulla hinter dem Wettergott anstatt wie
gewohnlich hinter der Sonnengottheit. Der sonst hinter dem Wettergott
erscheinende Uasezili fehlt, und es ist wohl kaum anzunehmen, daB er zwischen
Inar und Telipinu gestanden hat. AuBer daB sie zu den groBen Gottheiten des
Staatspantheons und des Stadtpantheons von Hattusa gehoren, haben sie auch
gemeinsam, daB alle hier genannten Gottheiten direkt auf die Fruchtbarkeit
einwirkten.

Auf Rs. ist eine Gruppe von Gottheiten angegeben, die aus zwei Teilen besteht:
der der weiblichen und der der mannlichen15 .

Eine im Prinzip gleiche Gottergruppe erscheint in einem jh. Text154. Dieses
weitaus besser erhaltene Duplikat gibt folgende Erganzungen:

Der Wettergott des Himmels, aber bei ihm die Mutter Erde,
32 Sonnengottheit, gleichermaBen Mezulla,

NIN.IB, gleichermassen Halki,
34 DXXX (?)155, gleichermaBen der „Schwarze Genius“156,

>51
Ein unbcstimmbarcs Nahrungsinittel.

152
S I a r k e, F. Op. cit., S. 84 f.

Siche dazu N e u, Е., H. O t t c n. Heth. „Mann“, „Mannhcit“, IF 77, 1972, S. 181 ff.
154

КВо XI 32; Transkription bei N c u, Е., H. O t t e n. Op. cit., S. 185.

Mondgott, L a r o c h c, E. Rech, S. 108. In ah. Tcxten mil dem Logogramm EN.ZU
wicdcrgcgcben.

156
Im Text: GE6-za Dse-pa.

175



Der Herd, gleichermaBen Hilassi,
36 Die mannlichen Gottheiten157159, gleichermaBen Maliia,

Malija, gleichermaBen die mannlichen Gottheiten
38 Uaskuattasi, gleichermaBen die Kuuans[es.

Nach dem von uns angenommenen Prinzip, in jiingeren Abschriften und
Duplikaten auftretende GN nicht in die Untersuchung aufzunehmen, werden wir
auch hier davon Abstand nehmen. Zudem sind die Namen NIN.IB, und DXXX
bisher in keinem ah. Text belegt, so daB es sich hier hochstwahrscheinlich um
Substitutionen anderer ah. Gottheiten handelt. „Der Herd“ besitzt in der jungen
Abschrift kein Determinativ und ist zwar auch in ah. Texten oft Gegenstand von
Verehrung und EmpBfanger von Spenden, aber immer nur in Verbindung mit
anderen Gegenstanden und nicht zusammen mit anderen Gottheiten. Eventuell
konnte man annehmen, falls diese Substitution adaquat ist, daB hier der Name des
Herd- und Feuergottes Kuzanis u gestanden haben konnte, der aber nicht mit „dem
Herd“ identisch ist.

Hochstwahrscheinlich konnen wir nur UTU als sichere Erganzung annehmen.
UngewiB ist auch, ob im ah. Original ein „Wettergott des Himmels“ am Anfang

dieser Liste stand. Ein Wettergott dieses Namens ist nur in einem
1 59spatalthethitischen Text belegt . Wenn man der Logik der Liste folgt, rniiBte an

erster Stelle die Sonnengottheit gestanden haben.
Die Gottergruppen auf Vs. II und Rs. Ill unterscheiden sich nicht nur darin,

daB die erste die Hauptgottheiten und die zweite groBtenteils niedrigere
wiedergeben, sondern auch und vor allem in ihrer ethnolinguistichen Zugehorigkeit.
Wahrend die erste aus den groBen urspriinglich hattischen Gottheiten besteht,
umfaBt die zweite vorwiegend solche mit hethitisch-luwischen Namen: Halki-
„Getreidegottin“, Hilass i-„Hof-gottin“, Is panzas epa- „Gottheit der Nacht“,
Uaskuuatass i-zu uasku- „siindigen, verletzen“. Der Name des Fluflgottes Maliia,
der nach E. Laroche asianisch ist160, weist in die sudostlichen Gebiete
Anatoliens161. Trotzdem ist diese Gruppe offensichtlich kein lokaler Pantheon,
sondern funktionsbedingt. Als Fruchtbarkeitsgotter konnen Halki, Hilass i und der
FluBgott Maliia gelten162. In dieselbe Gruppe schcinen auch die Kuuanses-

157 'MFSIm Text: DINGIR.LUM .
158

Im Text: GUNN I.
159

KBo III 22 Vs. I 2, 20.
160

L a r o c h c, E. Rech., S. 85 f.
161

M o n le, G. del, J. T 1 s c h 1 e r, S. 538.
162

Zu FluBgottern als Fruchlbarkeilsgottern vgl. Bo 17 Vs. I 13 — 14 in: O I t c n, H., J.
S i c g е I o v a, Die hcthitischcn Guls-Gollheilen und die Ersehaffung dcr Mcnschcn,
AFO 23, 1970, S. 33.

176



Gottheiten zu gehoren163. Dagegen sind die „Gottheit der Nacht“ und
Uuaskuuatass i dunkle und negative Machte. Die „Mutter Erde“, die kein
Determinativ besitzt, gibt praktisch den Titel fur die ganze Gruppe.

Diese Gotterliste sowie auch die Rituale vor und nach der Opferdarbietung
lassen uns vermuten, daB es sich nicht so sehr um ein „Fest der Erggotter“ handelt,
sondern eher um ein Reinigungs- und Entsiihnungsritual. Dafiir spricht die
Verehrung vorwiegend niedrige Gottheiten, unter denen auch „bose“ erscheinen,
die Reinigungsrituale vor der Opferdarbietung und vielleicht auch die Anwesenheit
der „Tauben“164, die in ah. Ritualtexten sonst nur noch in einem Reinigungsritual
erscheinen165.

14. DAS OPFERRITUAL КВо XVII 35

Dieses Ritual (bei E.Neu Nr. 134) gehort wahrscheinlich zum regelmaBigen
Dienst fur die hier erwahnten Gottheiten und nicht zu einem groBeren Fest, da die
charakteristischen Elemente zu fehlen scheinen. Die Spenden fur diese Gottheiten
stimmen genau mit denen in der Weisung von Hattusili I. an Mursili iiberein: „...
Auch miisst ihr auf die Gotter Sache ehrfiirchtig bedacht sein: Ihr Brotanteil und
ihr Weinanteil, ihr Brockengericht (?) und ihre Griitze muB aufgetischt sein! Und
du (, Mursili,) darfst weder saumen noch nachlassen! Sobaid du [sa]umst, wiirde
das Unheil wieder (dasein) so wie einst! Moge es so sein!“166

Rs.(?) Ill

]geh[t
2' nimm]t(?) das Zepter der Gottheit[

er li]biert, er nimm[t] das Zepter[
4' [vor]n legt er die (?) Zepter unt[er

das tap]isana-GefaB br[ingt er] wieder[hinaus (?)
6' [ ] dem Wettergott zwei sau[re]Dickbrote[

[ ] dem Wettergott Alt[ar (Fall ?)

8' [Fiir] Katahzipur[i
[bric]ht er und leg[t] auf die Erde[

10' [Di]ckbrot bricht er und l[egt es auf die Erde.

[Fiir] Ilalianda ebe[nso

Siehe dazu Otten, H., RIA V, 398.
164 ,

Im Text: LU.ME§U.HUB.
165 ....Otten, H., V. Soucet. Л/i. Adnigsritual, I 35; sichc auch S. 105 mit Anm. 14.
166

S o m m e r, F., A. F a I k e n s t e i n. HAB, Koi. Ill 49 — 54.

177



12' [Fu]r Hasamili ebens[o
auf den [He]rd legt er fur die Gottheit I[

14' [fii]r Hilassi bricht er zweimal[
[fii]r Kuuassa bricht er zweimal, f[ur

16' [Die Grii]tze stellt er von jedem[
[Er li]biert marnu vor jedem[

18' [ ]er libiert Wein vor jedem[
]er libiert[

Eine ahnliche Reihenfolge von Gottheiten ist auch aus anderen ah. Ritualtexten
bekannt: In КВо XX 39 treten die GN Sonnengottheit, Ilalianda und Hasamili auf.
(13' -15' ). Die r.Kol., von der nur jeweils die ersten Zeichen der einzelnen Zeilen
erkennbar sind, bietet nur „Konig“ (3' ,5' ,6' ,8' ,11' ) und „Dickbrot“ (14' ,
15' ). Auch hier handelt es sich ein Opferritual, bei dem den Gottheiten je ein
Schaf geschlachtet wird: „schlachtet, ein Kase (13' ) b]richt. Ein Schaf (?) fur die
Sonnengottheit (14' ) ]Ilalianda schlachtet er (15' ) Hasam]ili schlachtet er[.“

Sowohl die Vermutung, daB es sich bei dem hier untersuchten Opferritual um
ein gewohnliches, regelmassiges Fest gehandelt hat, als auch das hinzugezogene
Fragment zeigen, daB diese Gottergruppe recht geschlossen gewesen sein musste.

Ein interessantes Bild eggibt sich, wenn man diese Gottheiten mit denen des
palaischen Pantheons vergleicht167:

КВо XVII 35 КВо XX 39 nalaische Gotter
Wettergott nicht erhalten Zaparu a
Katahzipuri nicht erhalten Katabzipuri
nicht erhalten(?) Sonnengottheit tiiaz
Ilalianda Ilalianda Ilalianda
Hasamili
U „
Hilassi
Kuuass a

Hasamili Hasamili
Kamama
Paus h alia
Hilazipa
Gulzanikes

Wir sehen also bis zur fiinften Stelle eine offensichtliche Ubereinstimmung
dieser GN mit der palaischen Gotterliste. Der sechste Name,I[ist sehr ungewiss.
Nach E.Neu ist hier nicht nochmal Ilalianda zu erwarten, da der Name schon an
vierter Stelle genannt ist, Er zieht eine mogliche Erganzung I[nar vor168. Diese oder
eine funktionsahnliche Gottin istjedoch in der palaischen Liste nicht erwahnt. Auch
die Zeichenreste hinter dem Ifscheinen eher auf ein 1 a- als auf ein n a- hinzuweisen.
Da es sich in der Zeile, in der dieser beschadigte Name auftritt auch um eine von
den vorigen verschiedene Ritualhandlung handelt, ware es durchaus moglich, daB
der GN Ilalianda wiederholt wurde.

167 .Siehc zum palaischen Pantheon C a r r u b a, O. Das Palaische, StBoT 10, 1970, S. 35 ff.
168

Neu, E., S. 218, Anm. 734.

178



Nach dem GN Hasamili weicht unsere Gotteraufzahlung von der der palaischen
ab, wobei nur Hilassi (an 7. Stelle) mit Hilazipa (an 8. Stelle) sicher identifiziert
werden kann.

Ob die Kuuanassa-Gottheiten mit den Gulzanikes (an 9. Stelle im palaischen
Pantheon) gleichgesetzt werden konnten, ist eine interessante Vermutung, die
sowohl Widerspriiche als auch Bestatigungen finden konnte. Einerseits sind die
Guises -Gottheiten als weiblich bekannt, wahrend die Kuyass a-Gottheiten durch
das Opferritual fur die „Erdgotter“ als mannlich zu bestimmen sind169. Andererseits
sind auch die Guises-Gottinnen als erdnahe Schicksalsgottinnen belegt170. Zudem
ist ihr Name in den originalen ah. Texten bisher unbekannt. In den altesten Belegen
und in mythologischen Texten kommt die Schreibung Gul-as- mit vokalischer
Endung vor171172, was Kuuan-as-a- entsprechen konnte. In dem Fall miiBte die

172Schreibung GUL- beibehalten werden
Diese also als palaisch erwiesene Gottergruppe des Opferrituals ist recht

heterogen: Es kommen rein hattische Namen darin vor (Katauzipuri, Hasamili) als
auch hethitisch-luwische (Ilalianda, Hilass i) und vielleicht auch palaische, die sich
hinter den Logogrammen verbergen konnten (IM (Wettergott) = Zaparua, UTU
= tijaz). Das diese Moglichkeit besteht, zeigt das Fragment КВо XVII 8 (bei E.Neu
Nr. 136). Es handelt sich auch hier offensichtlich um ein Reinigungsritual (Z. 2' :
su]ppiiahh[i „ich reinige kultisch“). In Z. 5' ist erhalten: A. NA E D Zip[ar-, was
mit Ziparua erganzt werden kann. Ob hier ein Tempel des palaischen hochsten
Gottes Zi/aparua gemeint ist oder mit Ziparua der Wettergott allgemein, ist nicht
zu bestimmen. Wichtig ist hier, daB der palaische Name auch in einem hethitischen
Text vorkommt.

Die ersten drei Gottheiten dieser Gruppe sind auBerdem noch in dem
Reinigungsritual mit palaischen und luwischen Textabschnitten КВо VIII 74 +
КВо XIX 156 + KUB XXXII 117 + KUB XXXV 93 (bei E.Neu Nr. 137) belegt
(Rs. Ill 16' -20' ).

15. DAS OPFERRITUAL FUR DI6 KUUASSA-GOTTHEITEN

Das Fragment Bo 3752 (bei E.Neu Nr. 104) nennt nur die Kuuass a-Gottheiten.
Offensichtlich ist im ganzen Text nur von ihnen die Rede, was natiirlich nicht
ausschlieBt, daB auf den anderen nicht erhaltenen Kolumnen eventuell auch andere
Gottheiten auf ahnliche Weise verehrt wurden. Es ist jedoch auch wahrscheinlich,

169
Siehe S. 73.

170
L a r o c h е, E. Rech., 98 — 99.

171
C a r r u b a, O. Das Bcschwdrungsritual fiir die Guilin Wisurijanza, StBoT 2, 1966, S.
35.

172
Siehe zu dem Namen auch O t t е n, H. Eine Bcschworung der Unterirdischen aus
Bogazkoy, ZA NF 20, 1961, S. 156.

179



daB es sich um ein Fest fur eben diese Gottheiten handelt wie z.B. ihr regelmaBiges
Monatsfest.

Vs.(?) II

2' Er schiittet hoch, er geht[
Dann opfert er ein schwarzes Lamm[

4' und ein Hofjunker[
. darin fiillt er je[

6' reinen (Fall?) am Herd[
Und dann ihm am Herd[

8' davon ein marnu-, ein Honig-Bier[
Sie nehmen je ein HABHAB-GefaB[

10' und zum Herd[
12' Der Konig verneig[t sich] vor Kuuassa[

Er opfert ein Dickbrot, Griitze[
14' Sie zerteilen das Lamm[

Vier UABHAB-GefaBe, rote, lie[gen
16' und ein Bier-Wein, Die Hofjunker[

ergreifen je. Der K6nig[
18' ]und dann[

Rote GefaBe haben sicherlich eine besondere rituelle Bedeutung besessen. Sie
wurden in Reinigungsritualen benutzt (КВо XVII 1+ Rs. IV 15), sowie auch in
Festritualen (КВо XXV 37 Vs. I 4' , im KI.LAM-Fest КВо XVII 21 + Vs. 10
u.a.). Eher deutbar ist die Opferdarbietung eines schwarzen Lammes: Schwarze
Opfertiere wurden vorwiegend Erd- und unterirdischen Gottheiten dargebracht173.
Dem entspricht der Platz der Kuuassa-Gottheiten in der Opferliste fur die
„Erdgotter“174.

16. DIE GOTTHEITEN DES ^tJlSTA-GEBAUDES
Das hethitische Kultgebaude Ebista-175 ist in einem ah. Text (КВо XVII 15, bei

E.Neu Nr. 27) mit der Gottergruppe vertreten, die mit wenigen Anderungen auch
in jh. Texten bekannt ist176. Der ah. Text gibt auf der Vs. eine Opferliste und auf
der Rs. Ritualbeschreibungen:

173
Siche z.B. in den Ritualen im His ta-Gebaude: IBcT III 1 § 89 16' : „8 schwarze
Schafe...“ u.a.

174
Siehe S. 130-131.

175 й
Das viel belegte hesta/i- ist in ah. Texten nur in dieser Form mit i-Vokal des
Slammes anzutrcffen.

176Siehe dazu Haas, V., M. W a f 1 e r. Bcmerkungen zum Ehesti/a-, 2. Teil, S. 88.

180



Vs.

ku]ltisch reine[
2' ]Bruststucke[

]Kopfe[
4' der Mastrinder und Rin[der

ihre Korperteilef
6' ihre Nieren, Fettstiicke[

Dann sie (Akk. Pl.) neun tubupzi[a-Gerate

8' Der Aufseher der Koche und der GUDK-Priester der
Gott[heit
vo[r] Leluani[

10' vor Siuatta[
vor Tasammat[ .

12' vor Tas immezza[
vor die Sonnengottheit[ vo]n 5 [Schafen

14' vor Istiistaia[ vo]n 5 Schafe[n
[v]or Papaja[ vo]n 5 Schafen[

16' vor Hasamili[ vo]n 5 Schafen[
vor Zilipuri, von 5 Schafen[

18' sie [s]penden aber und e[s

[We]n[n]si[e]mit dem[Fle]isch fertig sin[d
20' ]er halt 1[

ein Hof]junk[er

Rs.177
2' ]darunter[

]im Haus der Gottheit[
4' ]hierhin und dorthi[n] setzen sie[

]und sein schwarzes [Foh]len des Konigs, die Leute (?)
kurka[

6' ]schwarzes (Akk.), ein schwarzes Schaf, ein schwar¬
zes Lamm fu[r
St]ricke, , zwei Ziigel, zwei[

8' der (?) tarsipiali-Leute gib[t er.

U bcrsetzung des Textes von Haas, V., M.W a f 1 e r. Op. cit., Teil 1. Unsere weicht
in einigcn Einzelheiten davon ab.

181



Das Pferd und sein Fohlen (sind) angeschirr[t
10' Acht Stricke (sind) angespannt, eine Kuh, an ihren

FiiBen [vier Stricke
(sind) angebunden, ein Strick (ist) um ihren Kopf ge-
bunden, [ein angeschirrtes]K[alb

12' (ist) angebunden an ein Schaf und ein Lamm. Die T[ruppe
bereitete sie]im Torgebaude des ENA4178 [vor
Die Frau des GUDK-Priesters [steht] im Gebaude der Gottheit
v[or] dem Pf[ei]ler, bei ihr aber

14' steht ein „Mann des besta-Hauses“. Er [hat] in einem
Korb Bohnengriitze. [Der Aufseher der Koche
steht diesseits des Herdes. Er halt sechs barnai-Pflanzen179.
Ein ,,M[ann des besta-Hausos“

16' hat sich jenseits des Herdes niedergehockt, erhalt sechs
barnai-Pflanzen, er halt [in einem Becher
Wasser,

* 180das hineingegossen wurde, gebiindeltes tuhhuisar liegt
dort. [Es liegt] auf [dem Herd vor der Gottheit
U.GUR.

18' Ein Page lauft vor dem Konig her. Die Frau des GUDK-
Priesters kommt hera[b, sie stellt sich hin.

Vom Tag bleiben noch acht uaksur181 iibrig. Der Konig
aber komm[t] vom makzi-Gebaude182,

20' er sitzt im Wagen. Die Teilnehmer, die Tanzer und die
,,Statuen[an]beter“
laufen vor dem Konig her; ein Musikinstrument, eine Zim-
bel, [(ist)] dem K6nig[

„Steinhaus“, hethitische Komplexe mit kultischer und wirtschaftlicher Bedeutung,
vgl. Singer,!. KI.LAM, S. 117 f.; H a a s, V., M. W a f 1 e r. Op. cit., S. 118 f.

'9
Die Lesung des Namens ict nicht sehr sicher, die genaue Bedeutung unbekannt
(s. Neu, E., S. 73, Anm. 272.).

10
.Eine „Reinigungssubstanz , N e u, E. Glossar, S. 199; siehe ausfuhrlich dazu Otten,
*H. Ein heth. Festritual, 26 — 27.

Eigentlich „GefaB und MaB fur wertvolle Nahrungsmittel“, F r i e d r i c h, J.H.W., S.
242; als Zeitmass Unterteil von gipessar „ЕПе“ (s. auch Kammenhuber, A.
Hippologia Heth., S. 271.), d.h. eine kleine Zeitspanne. Es scheint sich hier um den
Spatnachmittag gehandelt haben.

12
Ein Gebaude oder Gebaudeteil, das wahrscheinlich zum Komplex des hesta-Gebaudes
gehorte. Siehe Singer,!. Op. cit., S. 114, Anm. 78.

182



22' vorau[s.

Der Konig geh[t]in das besta-Haus[
24' ... der GUDK-Priester steht[

[We]nn [der] Konig[

Aufgrund der Deutung von Ebis ta als „Totenkammer“, „Mausoleum“183 sind
diese Gottheiten im allgemeinen als chthonisch definiert worden. Eine Ausnahme
macht A. Kammenhuber, die chthonische Ziige nur in den Schicksalsgottinnen
Istustaia und Papaja sieht184. Diese Interpretation von dem hesta-Haus ist jedoch
fur die ah. Zeit durchaus nicht gesichert: Die einzige Textstelle, die mit einem
Totenkult in Verbindung gebracht werden kann, steht in keiner Beziehung zu
diesem Kultgebaude185. Der hier vorgelegte Text zeigt ausserdem deutlich, daB
zumindest in der ah. Zeit eine Identifizierung von Ehesta mit E NA4ausgeschlossen
• , 186

Dieses Kultgebaude scheint in alien groBen Staatsfesten eine wichtige Rolle
gespielt zu haben. In den ah. Texten tritt es vor allem im Rahmen des KI.LAM-

187Festes auf . Die hier beschriebene Opferliste und das folgende Ritual sind
wahrscheinlich auch Teil einer Festbeschreibung, was aus dem groBen Aufwand
an Opfertieren, dem groBen Kultpersonal, den Musikinstrumenten und der
Beschreibung der Prozession hervorgeht.

Die Beschreibung der Vorbereitung fur das eigentliche Ritual, an dem der Konig
teilnehmen muss (Rs. 2' — 17' ) besteht aus zwei Teilen, von denen er erste
(2' -12' ) von besonderem Interesse und Bedeutung fur die Bestimmung dieses
Gebaudes ist. Zwei Elemente sind besonders bezeichnend: Die schwarze Farbe der
Opfertiere und ihre Vorbereitung durch „Anschirren“ und „Binden“. Es muB sich
im Grunde um die universelle magische Handelung des „Bindens“ gehandelt haben,
der Fixierung und der Zwingung des Bosen und Unreinen, der unbedingt das
„Losen“ folgen muB, d.h. der Reinigung im weitesten Sinne. Diese Handlung ist
leider nicht erhalten und hat sich zweifellos in der Anwesenheit des Konigs
abgespielt. Der zweite Teil der Vorbereitungsbeschreibung zeigt einige zusatzliche
Reinigunsmittel: die harnai-Pflanzen und die tuhhuiss ar-Substanz, dazu auch den
Herd, der wahrscheinlich eine Zentralrolle dabei einnahm.

183
F r i e d r i c h, J. HW., S. 104; L a r o c h е, E. Rech., S. 74 u.a. Abweichend K a m-
menhuber, A. Orientalia 41, S. 296 und O I t е n, H. RIA IV, S. 369.

184
Kammenhuber, A. Op. cit.

185
Siehe S. 143.

186 x
Rs. 12' .

187
Siehe S i n g е r, I. KI.LAM, S. 112 - 115.

183



Dieser Grundhandlung der „Bindens“ und „Losens“ entspricht genau ein
spaterer Text, der eine Beschreibung des elften Tages des AN.TAH.SUMa
Festes liefert. Danach fiihrte man das „Alte Jahr“ in das besta-Haus, legte es dort
auf eine Liege und „loste“ es188, d.h. man erhielt seine magische Reinigung.

Eine ahnliche Bedeutung hatte wahrsbheinlich auch ein anderes Ritual, das mit
dem besta-Haus verbunden war: Man zog einen Blinden aus, schlug ihn und fiihrte
ihn dann in das besta-Haus189. Auch dieses Ritual ist katharsisch, und die Nacktheit
des Blinden bedeutet magische Losung. Es ist gut denkbar, daB ein Kultgebaude,
in dem das „Losen“ zumindest eine der wichtigsten Kulthandlungen war, spater zu
einem „Beinhaus“ oder allgemein zu einer Statte des Totenkultes wurde.

Unter diesem Aspekt sind wahrscheinlich auch die dort verehrten Gottheiten
zu betrachten.

Zunachst ist von groBem Interesse, welche groBen heth. Gottheiten nicht in
diesem Gebaude verehrt wurden: Das ist an erster Stelle der oder einer der
Wettergotter, die ansonsten bei alien wichtigen Konigsritualen genannt werden. Es
fehlt der wichtige Vegetationsgott, der in enger Verbindung zur Konigsideologie
steht und Hauptgott wohl einiger urspriinglich hattischen Gebiete war, Telipinu.
Ebenfalls tritt auch nicht eine der wichtigsten Gottheiten, die Schutzgottin Inar,
die wahrscheinlich besonders mit der „wilden Natur“ verbunden war, auf. Folglich
wird die hier verehrte Gottergruppe nicht mit diesen Funktionsbereichen in
Verbindung stehen.

Was sie gemeinsam haben, ist die hattische Zugehorigkeit. Drei von ihnen,
Lelwani, Tasamat und Isdustaia sind nur hier erwahnt und fehlen sonst in den ah.
Texten. Es ist unwahrscheinlich, daB sie wegen ihrer geringen Bedeutung keine
weitere Erwahnung gefunden haben, besonders die Gottheit Lelwani, die
offensichtlich die bedeutendste Rolle im hesta-Haus einnahm, was nicht der Fall
ware, wenn sie als eine niedrige Gottheit gegolten hatte. Naher liegt hier der
Gedanke, daB es sich hier um Gottheiten handelt, mit dem man offiziell weniger
in Kontakt trat, und daher in der Mythologie und im Kultus zuriicktraten, die aber
innerhalb der gesamten religiosen Vorstellungen durchaus nicht zweitrangig waren.

Das Problem eines Gottes * D siu-190 stellt sich aufgrund des ah. Textes nicht.
Der Ausdruck siunas parna[ (Rs. 3' ), vor dem kaum ein Determinativ gestanden
hat, gibt kein Argument fur die Existenz eines solchen Gottes. Die Hauptgottheit
war wohl Leluani, was auch von spateren Texten bestatigt wird. DaB Leluani eine
interessante Entwicklung in den heth. religiosen Vorstellungen durchlaufen hat, hat
H. Otten iiberzeugend gezeigt191. Sie hatte urspriinglich nichts mit der

188IBoT I Rs. 35' - 42’ .
189

IBoT I 29 Rs. 35' — 42' , im Rahmen des Friihlingsfestes hassuma. Das Ritual wird
bei W a f 1 e r, M., H a a s, V. Op. cit., S. 101 angefiihrt.

190
Siehe dazu H a a s, V., M. W a f 1 e r. Op. cit., S. 88 f. Wir schlieBen uns jcdoch den
gut argumentierten Ausfiihrungcn von S t a r k e, F. Halmasuit im Anitta-Text und
die hethitische Ideologic vom Konigstum, ZA NF 69, 1, 1979, 47 — 120, an.

184



unheimlichen Unterweltsgottin, die mit ALLATUM gleichgesetzt werden
konnte192 zu tun, sondern wurde als mannliche Gottheit angeredet193. In einem
hattischen Bauritual heiBt sie „Lelyani katte“ („Lelyani, Konig") und agiert
zusammen mit dem Sonnengott Estan, dem Wettergott und Katayzipuri, also in
einem ganz anderen Gotterkreis als in dem hier beschriebenen. Ihre Verbindung
mit Siuatt- (dem „gottlichen Tag") ist auch in anderen Texten aus etwas spaterer
Zeit gut belegt19 . Auch diese Gottheit tritt in den jh. Texten als eine
ausgesprochene chthonische auf, was jedoch in den ah. nicht zum Ausdruck kommt.
Wenn man von ihrem wichtigsten Funktion in den, wenn auch spat belegten, heth.
Bestattungsritualen von Konigen ausgeht195, die wohl darin bestand, den
verstorbenen Konig in ein gliicklicheres Jenseits zu leiten196, kommt man wieder
zu der Grundvorstellung von „Reinigung“ und „Losen“.

In ahnlichem Zusammenhang sind wohl auch die Schicksalsgottinnen Isdustaia
und Papal a zu sehen197, falls sie diese Gestalt bereits in der ah. Zeit besaBen.

Die Sonnengottheit (DUTU-as, Gen.) wird im allgemeinen nach der
Interpretation von dem besta-Haus als die „Sonnengottin der Unterwelt"
gedeutet198. Sie ware dann also mit der chthonischen Sonnengottin der jh. Texte
identisch. Wenn man jedoch in dieser Kultstatte in einem anderen Aspekt
betrachtet, ist dieser Schluss durchaus nicht zwingend. Da die Sonnengottheit hier
erst an fiinfter Stelle (nach den sdnst unerwahnten Schutzgottheiten Tasamat und
Tasimmezza) auftritt und zudem ohne der sie sonst gewohnlich begleitenden
Mezzulla, ist es moglich, daB es sich hier iiberhaupt nicht um die groBe
Sonnengottheit des Staatspantheons handelt, sondern um eine andere, eventuell
sogar um den mannlichen hatt. Sonnengott Estan (heth. Istanu-).

yasamili, der in hatt. und ah. Texten zweifellos als ein „gottlicher Schmied"
gilt , konnte als solcher natiirlich im Prinzip gut als eine chthonische Gottheit
aufgefaBt werden. Andererseits tritt er auch zusammen mit Berggottern auf200, die
nicht eindeutig in ejne solche Charakteristik passen201. Auch hier ist eher der

O t t е n, H. Lelvani.
192

Ibid., S. 135.
193

Ibid., S. 127.
194

Ibid.
195

O t t е n, H. Hcthilischc Totcnrituale, Berlin, 1958.
196 nВ r e d o w, I. von. Die Gottheit UD.SIGs, im Druck.
197

В o s s e r t, H.Th. Die Schicksalsgottinnen dcr Hethiter, Die Welt des Orients, 2, 1954
- 59, 349 - 359.

198
Haas, V., M. W a f 1 e r. Op. cit., S. 88, dort allcrdings als mannliche Gottheit.

199
Siehe S. 26 f.

200
КВо XVII 21 + Vs. 54 - 56.

201
Die Klassifizicrung in „solare“ und „chthonische“ Gottheiten ist m.E. iiberhaupt eine

185



Moment des Ubergangs, des „Reinigens“ und des „Losens“ (z.B. des Metalls vom
Gestein) von wesentlicher Bedeutung.

Somit ist nach dem hier betrachteten Text zumindest eine der Bedeutungen der
im IJesta-Haus verehrten Gottergruppe in ah. Zeit die des „Reinigens“ und
„Losens“ in wahrscheinlich wesentlichen Momenten des Naturzyklus und im
Staatswesen, womit man sich Schutz und Wohlstand zu sichern suchte.

modernisierende Vorstellung, in die viele, nicht nur heth. Gottheiten vollig unberechtigt
hineingezwangt werden.

186



abkOrzungen

ah althethitisch
AfO Archiv fur Orientforschung, Berlin/Graz, 1926 ff.
AoF Altorientalische Forschungen, Berlin, 1973 ff.
Alp, 1

S. Beamtentitel = Untersuchungen zu den Beamtentiteln im hethitischen
Festritual. Leipzig, 1940.
AnSt Anatolian Studies. Journal of the British Institute of

Archaeology at Ankara. London, 1951 ff.
B i n-N u n, Sh.R. Tawananna = The Tawananna in the Hittite Texts,
Heidelberg, 1984.
B o s s e r t, H.Th. Konigssiegel = Ein hethitisches Konigssiegel. Berlin, 1940.
P r e d o w, I. von. Gotternamen = Gedanken iiber das Wesen der
Gotternamen, Festschrift Prof. G. Mihailov. Sofia, im Druck.
CRRA Compte rendu de la Rencontre Assyriologique Internationale
CTH L a r o c h е, E. Catalogue des textes hittites. Paris, 1966.
F r i e d r i c h, J. HW = Hethitisches Worterbuch. Heidelberg, 1952-1954
Friedrich, J., A. Kammenhuber. HW2 = Hethitisches
Worterbuch. Zweite, vollig neubearbeitete Auflage auf der

Grundlage der edierten hethitischen Texte. Heidelberg, 1975 ff.
GN Gottername
G o n n e t, H. Montagnes = Les montagnes d’Asie Mineure d’apres les textes
hittites, RHA XXVI, 1968.
HbO Handbuch der Orientalistik, Leiden 1952 ff.
H a a s, V. Der Kult von Nerik = Der Kult von Nerik. Ein Beitrag zur
hethitischen Religionsgeschichte. Rom, 1970.
H a a s, V., M. W a f 1 e r. Bemerkungen zu E besti-/a-, 1. Teil, UF 8, 1976, 65-
99.
Haas, V., M. W a f 1 e r. Bemerkungen zu E besti-/a-, 2.''Teil, UF 9, 1977, 87-
122.
Haas, V., L. J a k o b-R o s t. Das Festritual = Das Festritual des Gottes
Telipinu in Hanbana und in Kasba, AoF 11, 1984, 16-91.

heth. hethitisch
IBoT Istanbul Arkeoloji Muzelerinde Bulunan Bogazkoy

Tabbletleri(nden Segme Metinler) I-III. Istanbul, 1944, 1947,1954.
IF Indogermanische Forschungen. Zeitschrift fiir Indogermanistik

und allgemeine Sprachwissenschaft. StraBburg/Berlin, 1892 ff.
JCS Journal of Cuneiform Studies, New Haven, 1947 ff.
jh junghethitisch
JKF Jahrbuch fiir kleinasiatische Forschungen, Heidelberg, 1950 ff.
KBo Keilschrifttexte aus Boghazkoi. Bd. I-VI Leipzig 1916-1923;

Bd. VII ff, Berlin 1954 ff.
KUB Keilschrifturkunden aus Boghazkoi. Berlin, 1921 ff.

187



Kammenhuber, A. Inar = Die hethitische Gottin Inar, ZA NF 66, 1976,
68-88.
Kammenhuber, A. Orientalia 41 = Keilschrifttexte aus Bogazkoy (KBo
XVII), Orientalia 41, 1972, 292-302.
Kammenhuber, A. Das Hattische, in: HbO, Bd. 2, Lief. 2, Leiden/Koln,
1969, 428-546.
L a r o c h е, E. Rech. = Recherches sur les noms des dieux hittites, RHA
7/46, 1946/47, 7-139.
mh mittelhethitisch
M o n t e, G. del, J. Tischler = Die Orts- und Gewassernamen der
hethitischen Texte. Wiesbaden, 1978.
N e u, E. Anitta-Text = Der Anitta-Text, StBoT 18, Wiesbaden, 1974
N e u, E. = Althethitische Ritualtexte in Umschrift, StBoT 25, Wiesbaden,
1980.
N e u, E. Glossar = Glossar zu den althethitischen Ritualtexten, StBoT 26.
Wiesbaden, 1983
ON Ortsname
O 11 е n, H., V. S o u c e k, Ah. Konigsritual = Ein althethitisches
Konigsritual, StBoT 8. Wiesbaden, 1969.
O 11 е n, H. Lelvani = Die Gottheit Lelvani der Bogazkoy-Texte, JKF II,
1951, 119-140.
O 11 е n, H. Ein heth. Festritual = Ein hethitisches Festritual (KBo XIX 128),
StBoT 13, Wiesbaden, 1971.
RHA Revue hittite et asianique. Paris 1930 ff.
RIA Reallexikon fur Assyriologie. Berlin 1928-1938, 1957 ff.
S c h u 1 е r, E. von. Die Kaskaer. Ein Beitrag zur Ethnographic des alten
Kleinasien. Berlin, 1965.
S c h u 1 е r, E. von WbM = Hethitische Mythologie, in: Worterbuch der
Mythologie, hrsg. von H.W. Haussig, Bd. 1. Stuttgart,

1965, 141-216.
Schuster, H.-S. Die hatt.-heth. Bilinguen = Die hattisch-hethitischen
Bilinguen, 1. Leiden, 1974.
S i n g е r, I. KI.LAM = The Hittite KI.LAM-Festival, Part One, StBoT 27.
Wiesbaden, 1983.
Singer,!. KI.LAM,2 = The Hittite KI.LAM-Festival, Part Two, StBoT 28.
Wiesbaden, 1984.
Sommer, F., A. Falkenstein. HAB = Die hethitisch-akkadische
Bilingue des Hattusili I (Labarna II), Abhandlungen der

Bayrischen Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Abt.,
NF 16, 1930.

S t a r k e, F. Funktionen = Die Funktionen der dimensionalen Kasus und
Adverbien im Althethitischen, StBoT 23, Wiesbaden, 1977.
StBoT Studien zu den Boqaikoy-Texten, Wiesbaden, 1965 ff.
TH Texte der Hethiter, Heidelberg, 1971 ff.
UF Ugarit-Forschungen, Kevelaer, 1969 ff.
ZA Zeitschrift fur Assyriologie und verwandte Gebiete.

Leipzig/Berlin, 1886 ff.

188



ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ
„СВ. КЛИМЕНТ ОХРИДСКИ“

Том 83, книга 6 1990
ЦЕНТЪР ПО КУЛТУРОЗНАНИЕ

ANNUAIRE DE L’UNIVERSITE DE SOFIA
„ST. KLIMENT OHRIDSKI”

Tome 83, livre 6 1990
CENTRE DE CULTUROLOGIE

THE INTELLIGENTSIA AND REVOLUTION
CHRISTOPHER READ

Рецензент и редактор: cm.ас. к.ф.н. Румен Даскалов

Кристофер Р и й д. ИНТЕЛЛИГЕНЦИЯ И РЕВОЛЮЦИЯ
Автор анализирует отношение русской интеллигенции к Октябрьской ре¬

волюции, а также условия существования интеллигенции во время револю¬
ционното периода. Он показмвает отношение к революции в разнмх группах
интеллигенции. Он описмвает развитие культурной и интеллектуальной жиз-
ни в зто время — постепенную изоляцию, ухудшение зкономических условий
существования интеллигенции. На примере жизни больших русских интелли-
гентов (писателец, позтов, художников) он прослеживает судьбу разнмх
групп русской интеллигенции.

Christopher Read. THE INTELLIGENTSIA AND
REVOLUTION
The author analyses the attitude of the Russian intelligentsia towards the

October Revolution as well as the conditions for the existence of the intelligentsia
during the revolutionary period. He shows the different reception of the revolution
by various groups of the intelligentsia. He describes the development of the cultural
and intellectual life at that time and points out the gradual isolation from the world,
the deterioration of the economic conditions for the existence of the intelligentsia.
Taking as example the life of some great Russian intellectuals (writers, artists) he
describes the fate of various groups of the Russian intelligentsia.

From the time of its origin the intelligentsia had lived and breathed revolution
to such an extent that this orientation was part of its definition. Whether one took
Lavrov’s position that they were “critically thinking people” or the populists’
“mind, honour and conscience of the people” or the less poetic but more precise
definition that they were the “verbally articulate critics of Tsarism”, the theme of
social change, revolution, was central to their existence. The topic had been

189



approached from every conceivable angle. Every imaginable tactic or strategy had
been put forward. In the early twentieth century even liberals defended the
revolutionary tradition of the intelligentsia and its great figures. It comes, then, as
something of a surprise that the year 1917 seems no more than a minor unevenness
in the intelligentsia’s development, that in 1917 the intelligentsia did nothing in
particular and did it very well. Where one might have expected it to be at the centre
of the development of the revolution in general, rather it became preoccupied with
its own life and its own world. In this world, surprisingly little changed after the
February revolution. There was no sign of a great upsurge in intellectual activity
or thoroughgoing alteration in their way of life.
' A couple of examples might help to illustrate this. For the liberal intelligentsia

university reform had been an important issue. Higher education policy had been
a constant source of friction between them and the autocracy since the mid-century.
The collapse of the autocracy did not, however, result in an outburst of university
reform. Certainly, professors who had been dismissed from their posts shortly
before the war, as part of the continuing reaction of the 1906-1914 period, were
re-instated. The Provisional Government even set up a commission to elaborate a
reform programme, but (and in this it faithfully mirrored its parent) the commision’s
progress was slow. University autonomy was proclaimed but, by and large, this
was a front for the consolidation of professorial power in universities. Wider
objectives were not achieved. The social composition of the student body was not
changed. There was continuing powerful resistance to the admission of women. In
January 1917 there were 28 women students in Moscow university. In January
1918 the number was still only 202. The student body grew only from 7,000 to
8,500 in the period. A comparison with figures for the following years is a rough
measure of comparison of the pace of cultural revolution in 1917 itself in the earlv
Soviet period. In January 1919 there were 23,000 students including 6,500 women1.

Artistic life and high culture also show continuity with the past rather than a
radical break in 1917. Like the university professors the cultural establishment saw
the February revolution as an opportunity for replacing state control of (or influence
over) the arts (which was not that great anyway) with their own. The suggestion
that the Provisional Government should include an arts ministry was greeted with
howls of opposition. The arts, it was argued, did not need top heavy bureaucratic
direction, rather they needed liberating, autonomous grass-roo.ts organisations,
though these last did not materialise.

As a result, mainstream cultural and artistic life went on in 1917 as “normally”
as it could. Publishers published, painters painted, exhibitions were held, critics
criticised as best they could. All this has been confirmed by Lapshin’s indispensible
account of artistic life in Moscow and Petrograd in 19172. Reading through that
account one can only agree that the picture suggests that cultural life was
continuing, as the Russians say, “from inertia” or that people were simply going
through the motions. As an extremely rough indication of the relatively even tenor
of artistic life through 1917, Lapshin’s chronology of events devotes about the same
amount of space to each month of the year except for the summer months,
especially August, which is much shorter, presumably as a traditional vacation

190



period. Though one should not put too much stress on this piece of evidence the
impression given by other sources is very similar.

It must, however, be emphasised that the “normality” that runs into and through
1917 is the “normality” of the war years, not of the pre-war period. The effect of
the war had been to create a sombreness and thinness in intellectual life in general.
Conscription had drawn many younger intellectuals into the armed forces.
Enrollment in universities fell. A glance at any of the intelligentsia journals shows
the effects vividly. They ceased to be “thick” journals and became physically
thinner, the quality of paper deteriorated but the range of contents narrowed even
more spectacularly. Europe was, of course, divided into three intellectual blocks,
one centred on Paris, one on Vienna-Munich-Berlin and, a poor relation, in Moscow
and Petrograd. Contact between them was sparse. Very little news filtered through.
Interchange between them, such a vital part of intellectual life, was very restricted.
Only a few enclaves of contact — Switzerland and, for a while, Italy — survived.
Like the radical political intelligentsia, the Russian artistic intelligentsia, and its
young avant-garde above all, was itself divided among these groupings. Kandinsky,
Altman, Chagall and Tatlin had recently returned from the west and were caught
within the virtual cultural blockade while Bakst, Goncharova, Larionov, Lipchitz
and Soutine were at the heart of the Russian avant-gard emigration in Paris.

As a result an unaccustomed parochialism descended on Russian intellectual
life. Editors strained to make something of any local events. Happenings abroad
were usually limited to brief reports, often based on unreliable sources. The only
areas to benefit, if that is the right word, were war art and the beginnings of official
poster art which are to be found in the war years rather than in 1917 or after.

Most of these effects are well-known from, for example, the last few pages of
the memoirs of' Benedikt Livshits — The One-and-a-half-eyed Archer who
brilliantly describes the transition from peace-time Petersburg to war-time
Petersburg3. He describes his own willing transformation into a soldier, the division
mobilisation made in the community and the disruption to other areas of life. The
university, for instance, is handed over to the garrison. In Livshit’s words “The
university became (not in the metaphorical sense but in the literal sense of the
word) a nidus of infection”. This came about not least because, as he describes,
soldiers seemed to get a particular pleasure out of defecating on the main staircase.
This, not unnaturally, tended to put a damper on the life of the university.

Putting such hazards aside, however, it was certainly the war and its implications
that had affected intellectual life before February and continued to do so for a long
time afterwards rather than the question of revolution itself. The chief concern of
centrist, right-wing and not a few left-wing intellectuals continued to be the war.
Most took a patriotic position and shared the hope that the February revolution
would chiefly be a step towards victory over Germany. Very few seem to have
gone much beyond that. Peter Struve was an exception in that in the first post¬
February edition of Russkaia mysV he emphasised the vital importance of
maintaining the integrity of the army if the aims of the Provisional Government
were to be fulfilled4. Very few (apart, of course, from Lenin in Zurich) were aware
of the possibility of a second revolution so early on. Others like Andreev took a

191



strongly patriotic line and only later became aware of the growing social revolution
which filled him with dismay. In March he wrote ’Thus, in the struggle on two
fronts —' with Nicholas inside Russia and with the Hohenzollerns without — the
Russian has obtained the right to be a citizen in his own land’5. The main threat
to this new freedom, for Andreev, was the “dark people” to whom he appealed in
an increasingly shrill way to perform their patriotic duty. By the end of summer
he was drawing a distinction between revolution — the noble step forward of
February — and bunt — the growing social revolution which, he feared, would
create chaos. As early as April he had asked the populist intelligentsia ’And where
is the narod whom you served so tirelessly and honourably? It has forgotten you .

Perhaps it would be truer to say that intellectuals like Andreev had forgotten
the narod. The one exception to the picture that intelligentsia life only changed
gradually in 1917 is to be found among those intellectuals who set out not to deplore
the dark people but to educate them. This was an area in which the fall of Tsarism
had a clear impact. While the autocracy existed societies for adult education among
the urban poor were very suspect. The slightest infringement of the rules could
result in closure7.

However, the overthrow of the police system led to growing possibilities in this
area. Both the Provisional Government and the Soviets became involved. Many
Soviets (one cannot say how many) had cultural sections. Political parties organised
parallel activities of their own. One of the best known activists in this area was
Nadezhda Krupskaya who had a lifelong interest in worker education. Her first
meeting with Lenin had been at a committee for literacy in the 1890s. In 1917 and
after Krupskaya continued to work in this field. After she and Lenin returned to
Petrograd from Switzerland she threw herself into work at the grass roots in the
Vyborg district which she much preferred to the boring tasks she had been assigned
in the bolshevik secretariat at Party headquarters in the Ksheshinskaya mansion.
At a Petrograd city conference Krupskaya claimed to have upstaged the popular
Provisional Government deputy minister Countess S.V. Panina. The latter’s report
admitted the Provisional Government’s plans for education were not being fulfilled
while Krupskaya claimed that the Bolsheviks and the people themselves had great
achievements to their credit8.

Ideas began to develop about bringing all this work together and achieving
co-ordination. One attempt was made by the cultural-educational section of the
Moscow Soldiers’ Soviet in early 1917. An appeal was made to “Painters, sculptors,
artists, poets, musicians and architects” who were called upon to respond to the
enthusiastic upsurge of interest in and opportunities for cultural growth. It was
hoped that, in the special circumstances of the sin of a great war between peoples
that those responding to the appeal would throw art a lifebelt9.

Initiatives of this sort led to the formation of Proletkul’t in the days immediately
preceding the October revolution. Its chief luminaries, Bogdanov and Lunacharsky,
had been involved in cultural-educational work in a variety of ways. Lunacharsky’s
most notable contribution was in the form of mass lectures in the Cirque Moderne.
His favourite theme was scientific explanation of various religious cults and
practices. At the beginning of October the first Petrograd conference of proletarian

192



cultural educational organisations was held and it was from this that Proletkul’t
grew. In addition to Lunacharsky and Bogdanov, Krupskaya showed some interest
but never played a significant role. The Central Committee of Petrograd Proletkul’t
met for the first time on November 17th 1917 and established the different
departments which the organisation retained throughout its existence. These were
theatre, literature, clubs, lectures, fine art, music, school and extramural education.

For all their differences, one feature is shared by all these various types of
activities. They were all very predictable in that they arose from ideas and
convictions held by the intelligentsia involved prior to 1917. The revolution and its
aftermath were, not surprisingly, assimilated into pre-existing world views. Andreev
had never been an admirer of the narod and therefore came to see the unfolding
events as a justification of his views. Struve had long before drawn attention to the
importance to the state as a focus of a civilised and orderly life, hence his warning
about the catastrophic effects of the disintegration of the army. Krupskaya,
Lunacharsky and Bogdanov had long been advocates of mass cultural work and
threw themselves into it. All this leads us to the perhaps depressing but nonetheless
inescapable conclusion that intellectuals seldom change their minds once they have
made them up. This characteristic no doubt added to the continuity and inertia
already noted. Blok himself remarked on this phenomenon in 1917 in a letter to
Zinaida Gippius which was never sent10. The divisions in the intelligentsia, he
commented, had their roots in 1905, not in 1917. Certainly the prior experience of
revolution only twelve years earlier had crystallised intellectuals’ ideas but, as in
1917, it was not the first revolutionary year, 1905, which brought about such
re-evaluations and re-alignments as there were, rather it was the subsequent years
of reflection and analysis which had this effect.

It is worth nothing, before going on to outline the changes which eventually
occured, that the October revolution did not instantaneously change the situation
any more than the February revolution had done. The “inertial” process still had
a little way to run before profound changes began to transform Russia’s cultural,
intellectual and artistic scene. The universities continued to function as best they
could with little attempt at direct intervention before September 1918 (although
arrests of individuals began to increase). Books continued to be published. Theatres
tried to continue functioning. But conditions were becoming more and more
difficult.

The ambiguity of the period was caught in a debate held at the Writers’ Union
in Petrograd at the time of the signing of the Brest-Litovsk treaty in March 1918.
On the one hand the theme of the debate, ’The Tragedy of the Intelligentsia’ implied
that the current situation and prospects were disastrous while, as one correspondent
reporting on the debate said, the occasion itself gave the impression ’that no such
tragedy had befallen either the intelligentsia or Russia as a whole. The same people
were on the platform and the audience had hardly changed’11.

This was perhaps the last moment at which even a vestige of ’normality’ could
be detected as transforming forces were at work. It becomes even more difficult
after this point to talk about ’the intelligentsia’ rather than about on the one hand
those who were casualties of the new situation and, on the other, those who were

193



its beneficiaries, though these latter, including nearly all intelligentsia bolsheviks,
were eventually to be casualties themselves.

What were the forces bringing about this division?
At first, one thinks of deliberate political pressure and the various systems of

reward, or, more frequently, punishment in the form of the Cheka, which were
brought to bear. These were certainly real enough. Anti-parasite laws, compulsory
labour obligations, waves of political arrests all fell heavily on the intelligentsia.
These attitudes were heightened by the fact that the intelligentsia as a whole,
cultural, professional and technical, began to fall into a role that was increasingly
fatal to it. It was becoming a kind of surrogate bourgeoisie. Bolshevik ideology
fanned the flame of class struggle in Russia but one of the prime requisites — a
powerful and oppressive bourgeoisie — was missing. It was even harder to find in
1918 since those with wealth and property had deserted the Soviet areas if at all
possible, rifled their company safes, sold what they could, picked up the family
valuables and gone for white protection or emigration. That left employees and
intellectuals as a prominent component of the old elite within Soviet areas. If class
struggle had to be prosecuted and the real class enemies — capitalists, bankers,
landowners and so on — were on the run, then the intelligentsia were the best the
militants could find in their place. Something of this dogged relations between the
non-intelligentsia party left and the educated classes throughout the 1920s.

Political processes alone, however, do not explain what happened. A major
transforming effect came about through, perhaps one could call it the perestroika,
the re-structuring of the economic base of intellectual life at this time. The political
economy of the major intellectual institutions — the press, publishing, the theatre,
concert halls, cinemas, universities, schools and so on — was falling to pieces.

The chief sources of intellectual incomes — profits from performances; private
patronage, sponsorship and purchase; the Tsarist state budget especially for higher
education; the book market; newspaper and journal readerships, were all breaking
up and suffering from economic collapse themselves. Most intelligenty were not
well paid and had few reserves to fall back on. Those that did have savings soon
lost them in the collapse of paper money. This economic hurricane wreaked greater
havoc among intellectuals than the direct political pressure of the fledging bolshevik
state. Many intellectuals were reduced to manual labour, to cultivating small plots
of land, to flight, to starvation. Where the economic situation was particularly bad,
in Petrograd for example in 1919, the death toll among intellectuals appears to have
been enormous. Eminent elderly and undernourished scholars had little resistance
to cholera and typhus. Memoirs recall the frequency of death and funerals in this
period. Younger people, too, were affected as Zamyatin grimly portrays in his story
The Cave in which the stove-god in the apartment of an unemployed intellectual
couple swallows up their furniture, reduces them to stealing firewood and a few
potatoes to live on; but eventually they give in and commit suicide12. This fictional
tragedy was being repeated in real life.

However, one of the key features of intelligentsia life in these stormy years was
that the effects of political and economic pressure were far from even. Some
intellectuals suffered heavily, some hardly at all; a few thrived and prospered. Some

194



semblance of traditional intellectual life survived in the most unlikely oases. This
was partly because of pure chance, particularly for those in the provinces where
local attitudes mediated the effects of central policies; partly as a result of
intelligentsia self-defence against the situation and partly as a result of govt, policies
and decisions which offered some protection to parts of the intelligentsia. I want
to devote the remainder of the paper to sketching a few aspects of what happened
to the intelligentsia in 1918-20 as the revolutionary process deepened and impinged
on it more directly. Bearing in mind that the intelligentsia was increasingly divided
into a non-bolshevik and a more pro-bolshevik part, the experience of each would
be better dealt with separately.

For non-Bolsheviks, various forms of self-defence against the new conditions
began to emerge. Some of them — flight and emigration — are obvious and require
little elaboration here. Sporadic active political resistance also occurred but after
the summer of 1918 this was increasingly rare as political repression was stepped
up in the wake of the S.R. uprising and the shooting of Lenin. Self-defence under
these circumstances meant fighting to preserve existing institutions, setting up new
ones that met the new conditions and, less easily measured, a change of
consciousness. Overall these three things can be summarised by saying that the
intelligentsia became more aware of its own separate class position than had been
the case before. It increasingly saw its own value to society — a feeling far removed
from the guilt associated with its privileges by earlier generations — and began to
demand appropriate respect for itself as a class. This was summed up by a speaker
in the ’Tragedy of the intelligentsia’ debate. For 130 years, he argued, the
intelligentsia had considered itself to be outside or above class and to be in the
service of the whole people. ’The revolution,’ he said, ’had shown this to be a
laughable self-deception’1 .

Once again this was a process which had been underway before 1917,
particularly in the war years, when, to oversimplify, populism lost further ground
to nationalism among the educated classes. Nationalism had begun to be purged
of its obscurantist. Tsarist, Slavophile and anti-Semitic tones in favour of a more
honourable and respectable patriotism legitimised by the national duty of defence
against Germany and by the discrediting of the hated, traditional system in this
struggle. Struve had been the prophet of this process after 1905. Miliukov was its
high priest in the Duma and the February revolution, when loyalty to country
rather than Tsar, was invented by more and more members of the elite as a
justification for defending their own interests by means of ditching the dynasty.
For intellectuals of the centre and right the new democratic Russia was a worthy
object of nationalist sentiment where the old one had not been. Defencists on the
left had felt the same way. Even bolsheviks, of course, adapted some of these
arguments after October.

These two elements of intelligentsia consciousness — the growing sense of their
class interests and their creative role in the service of the nation rather than the
narod — found expression in a variety of ways. In the forefront of these was a
series of trade-union type organisations devoted to protecting and promoting the
professional interests of creative intellectuals and of workers in the

195



cultural/educational institutions. The general pattern these went through is rather
similar. They set out with “labourist” demands — for the right to work, defence
of working conditions and such specific grievances as each group felt — and then
moved on (if they survived) into a more limited form of assertiveness and were
usually subjected to a growing degree of party control. It is notable that even in
their early and more militant days, such organisations described their aims as
’organisation and defence of the labour of members and improvement of their
economic and legal standing^ or ’the defence of the professional and spiritual
interests’ of their members14. References to the political and social duties of
intellectuals towards the people were rare, almost non-existent.

In addition, attempts were made to defend old institutions as much as possible.
One of the most interesting and surprising rear-guard actions was put up by the
universities in the summer of 1918. Narkompros (the Ministry of Education) had
wanted to inject more adult, working-class and political education into the
universities, open them to women on an equal basis and provide for the election
of professors. The universities refused most of this, conceding only that some
courses on socialism should be taught and that there would be very limited
democratisation of university administration. They insisted on including the word
autonomy in the proposed definition of a university. Narkompros was temporarily
defeated but began to implement its proposals in a piecemeal fashion in the following
years.

Finally one should make brief mention of a variety of lesser bodies, private
publishers, writer co-ops, bookshops which provided a fragile haven for disparate
groups. Gershenzon’s Writers’ Publishing House, set up in 1918, published 111
titles in its first year, ranging from Bogdanov to Rabindranath Tagore15. Mikhail
Osorgin remembered the bookshop he ran in these years as ’not only the anchor
of our personal safety but also a small cultural centre for Moscow 16.

The non-bolshevik intelligentsia did not, of course, simply retreat into its shell
and take on a purely defensive attitude. Various platforms of reconciliation,
thoroughly, perhaps excessively, documented by Soviet scholars also began to
appear. In this sphere an initial sorting came about on the basis of usefulness to
the regime. From early 1918 Soviet policy was geared towards incorporating needed
skills and expertise of the old educated classes. Doctors, managers, engineers, army
officers and senior administrators headed the list. While this to some extent blunted
direct hostility to part of the educated class, the creative intelligentsia proper did
not benefit. The advent of embryonic planning commissions and the Commission
headed by the rector of Moscow University, M. Novikov, charged with making
an inventory of Russia’s natural resources, provided employment and some
protection for academic economists, scientists and statisticians. But only a handful
were involved. Many, were left out. Those with skills which were in demand were
fortunate to the extent that the new authorities needed them and were prepared to
support them, though this was a somewhat mixed blessing if, like Dr. Zhivago, you
were conscripted at gun-point and carried far into the distant reaches of the Civil
War.

196



The creative intelligentsia was only coincidentally the beneficiary of these
processes. More important to them were the establishment of food aid, rations, for
prominent cultural figures. A, perhaps, surprisingly broad range of prominent
persons was included in the list. The rations were usually distributed by the
intellectual organisations themselves though the total number was decided upon
by the state. While there was a great deal of lobbying to get on the list most accounts
seem to suggest that actual delivery of the promised provisions was erratic and,
for some, never arrived. Nonetheless, it did provide a lifeline for many
unemployable prominent intellectuals particularly in the worst years.

The same could be said for publishing which, especially in the form of Gorky’s
World Literature project, provided a system of outdoor relief for writers who were
prepared to translate and edit volumes intended for it. But this brings us into contact
with the second part of the intelligentsia, those who were prepared to work more
actively with the regime.

For many of them the experience of the early Soviet period was one of an
opening up of new opportunities and of undreamed of power and influence. The
cultural explosion of the, loosely, revolutionary avant-garde is sufficiently well-
known not to require elaboration here. I would, however, like to make a few
observations about the social and institutional underpinnings of this phenomenon
and say a little about the overall “consciousness” behind much of this work.

As the traditional sources of funding of the arts dried up as markets contracted
and patrons emigrated new sources, pre-eminently the new Soviet authorities,
began to channel some resources into the arts. On the surface it seems odd that
they would do this at all at a time when the new regime was so stretched. However,
much of it was intended to support almost utilitarian objectives — effective
propaganda of the ideals of the new regime and raising the cultural level of the
working class. The former led to well-known achievements in poster art, street
demonstrations, commissions to produce monuments appropriate to the new values,
new plays (most of which seem to have been written by Lunacharsky) and so on.
Proletkul’t engaged in a campaign to develop artistic and cultural skills among
factory workers and peasants through their network of studios. It mainly took on
the education of literate workers. Contrary to a widely held misconception it was
not in any sense iconoclastic and was happy to employ non-proletarian specialists
such as Belyi and Bryusov to give lectures and help workers develop their creative
talent and to begin to acquire the rudiments of the history and appreciation of
culture as well as the re-interpretation of it in the light of the new values.

Proletkul’t, like many other lesser groups, depended on the central patronage
institution, Narkompros, for its budget. In these early years Narkompros was a
rather sprawling and uncontrolled bureaucracy with a set of tasks far beyond its
means. Trying to conciliate the almost uniformly non-bolshevik teaching profession
and, simultaneously, sovietise school education made life very difficult. The former
objective made compromise over the latter inevitable and proposals for a radical
reform of education — the Unified Labour School — were beaten off within the
ministry to be replaced by a less ambitious scheme. Scientific research, publishing,
adult education, technical and higher education were also its responsibility. In the

197



civil war years it did not operate in a coherent and harmonious fashion but rather
through a series of crises and priority campaigns which drew the attention of
Lunacharsky, Pokrovsky, Krupskaya and its other leading figures hither and thither
wherever the next difficulty was cropping up.

The atmosphere within Narkompros tended to be one of bitter factional conflict
and this was true of the new institutions as a whole. As a general rule they were
riven by faction fighting and bureaucratic empire-building as different groups
sought to gain access to the relatively limited sources of patronage. Intellectual
groups set out to colonise parts of the new system and set up their dominion within
it. This pattern of cultural politics, noted by many observers looking at the 1920s,
was equally intense in these early years. Many of them have mistakenly concluded
that the very scope and intensity of the struggles show that the party and the
authorities were not heavily involved in them at this time. While it is obviously
true that the degree of control which emerged later was not borne full blown in
the revolution it is wrong to conclude that because the complete system was not
there, then the party was taking a more liberal line. In the first place, the party
and government controlled the flow of patronage on which the battles depended
and around which they raged. Many groups were, from the outset, excluded from
participation in these struggles. Centre and right-wing intellectuals had no place in
them. All those involved were, in some sense, revolutionary, so the spectrum had
been cut down from the outset. There are three main reasons why party
intervention was not even greater at this time. First, the new Soviet authorities
were relatively weak in these years; secondly their attention was focussed on more
critical issues like defeating the whites and reconstructing the economy and, thirdly,
they had no policy to implement. In these years there were three different, even
competing, generators of party cultural policy — Lunacharsky and his allies in
Narkompros; Proletkul’t and, the one which was eventually the most important,
the cultural (i.e. largely publishing and agitprop) sections of the central committee.
Battle lines formed between them even though each of them still contained different
groups within. It was these factors which created the puzzling pluralism of the civil
war years in which one can find a) more survivals of pre-revolutionary culture than
at any other time in Soviet history (e.g. in higher education): b) terrible suffering
and starvation among intellectuals and c) the brilliant achievements of the avant-
garde.

In the background the authorities were beginning to move themselves into a
position from which they could exert more purchase on this chaos. It is typical of
the time that the first blows were struck, not at the right-wing of fledgling Soviet
culture, but at its left, Proletkul’t. In 1919 its project for a Proletarian University
was ruthlessly rejected and amalgamated into the party’s own Sverdlov University.
In 1920, though it was not wound up, Proletkul’t itself was virtually broken by a
resolution of the. Central Committee which asserted direct party control over it.

To conclude, however,zit might be appropriate to look briefly at the career, in
this period, of an individual who typifies many of the processes I have referred to.
Many such individuals could be chosen and are frequently chosen for this purpose— Blok, Gorky, Belyi, Bryusov, Mayakovsky, Lissitsky, Malevich, Tatlin. These

198



are all people who, in a special way capture something of this early revolutionary
moment. One person who is less frequently thought of in this context, to the
detriment of an understanding of the period and of his work as a whole, is Marc
Chagall. His career mirrors some of the changes mentioned above. There was some
evolution in his life and art when the war began but the main turning point came
in late 1917, up to which time he had been living and exhibiting in Petrograd, the
summer of 1917 finding him in the country busy painting landscapes. By the time
he returned to the city late in the year the situation had degenerated to such a
degree that he withdrew to his beloved Vitebsk, his native town situated near the
Polish border. In August 1918, with Lunacharsky’s approval and funding, Chagall
opened his famous Vitebsk Art Academy which was devoted to bringing art to the
people and, literally, bringing it into the streets, the decoration of which for the
first anniversary of the October revolution was one of Chagall’s first major projects
there. To that extent the anniversary had more immediate impact in Chagall’s life
than the revolution itself. His enthusiastic organisation ran quickly into the endemic
faction fighting and struggle for patronage which reached even into the backwaters
of Byelorussia. Through superior bureaucratic organisation he was, of course,
defeated by Malevich, his former pupil Lissitsky, Puni and the suprematists who
took the Academy over. He returned to Petrograd and was commissioned to
decorate the Kammernyi State Jewish Theatre, which settled in Moscow in
November 1920. This occupied much of his time before he left Russia in the summer
of 1922. One of the main forces which had driven him out was the changing
economic circumstances of the time, as a result of which the state patronage he
had enjoyed during the Civil War had dried up. Artists no longer received grants;
the state no longer had money to buy his paintings, nor did anyone else in Russia
and, like many other intellectuals, the N.E.P. transition to economic accounting
and profitability blew a chill wind of market forces through the intellectual life of
the country which brought chaos to many artists and institutions. Such state support
as there was began to be channelled to members of the realist school rather than
to members of the avant-garde.

Above all, however, Chagall’s flirtation with the revolution, and his subsequent
work, remind us of one of the fundamental forces distinguishing those, like himself,
who worked with the Bolsheviks from those who remained neutral. What Chagall
saw in the revolution, for all its faults, was a step forward in the life of ordinary
people. He was not terrified and appalled by the dark people as Andreev had been,
rather he loved them and tried to bring his art closer to them. Populism should
take its place alongside the whimsicality, optimism, false naivete and Jewishness
always associated with Chagall. It remained with him long after. In the mid 1930s
his triptych Revolution, depicting an acrobatic Lenin standing on one hand in the
middle of a carnival, referred back to the joy Chagall had felt in the heroic years.
His painting White Crucifixion of 1936, inspired by the worsening plight of Jews
in Germany, has, as a symbol of hope, a rag-tangle Red Army composed of the
narod appearing in the background as liberators17.

It was a similar populist impulse that brought Blok, Gorky and many other
intellectuals to overcome their repugance at the dictatorial tendencies of

199



Bolshevism and to ally themselves, if not fully with the party and state, at least
with the hope the revolution had aroused. They were also responding to another
somewhat overlooked aspect of October which is that, for all its proletarian form,
it retained a dimension of being itself an intelligentsia enterprise, led by a part of
the intelligentsia which had traditions which were at least as much Russian as they
were unternationalist and Marxist in the western sense. The broad populist impulse— understood as the desire to fight on behalf of the oppressed — was strongly
present in the revolution. The word narod came readily to the new rulers. Even
the government was composed of narodnyi kommissari, people’s commissars. The
rapid bracketing of workers with poor peasants and later peasants as a whole was
a step to a disguised reconstitution of the narod as the very basis of the revolution.
One would imagine that a study of workers and peasants in 1917 would show a
greater degree of consciousness of themselves as the narod, or the labouring masses,
as it would of them as workers or peasants. Oddly, no one has tried to find this
out. Be that as it may, from the point of view of intellectuals, the populist impulse
was a powerful bridge between themselves and the new authorities, as well as
having an impact on bolshevik intellectuals themselves. This populism reminds us
that those intellectuals who sympathised with the revolution saw that the Bolshevik
project itself, no matter how flawed, emanated from the intelligentsia tradition
itself. It is also interesting to note that it was only when the intelligentsia Bolsheviks
had lost influence that the revolution reached its nadir in the mid-1930s, though,
of course, many other things had also changed by then, notably the rise of Hitler.

Conclusions

This examination of the intelligentsia’s experience of revolution suggests a
number of conclusions both about the intelligentsia itself at this time and about the
wider processes of social revolution in these years. First, the amplitude of the wave
of the intelligentsia revolution differs from that of political revolution. For
intellectual life the revolution only began to bite in early 1918 rather than in
February or October 1917. Up to that point, the war rather than the political
revolutions had been having a greater impact on intellectual life. It follows from
this that, in its first few months of office, the ’effectiveness’ of the bolsheviks does
not contrast as sharply with the ’ineffectiveness’ of the Provisional Government
over a similar time period. The situation was still one in which deep processes of
social revolution were occurring which were beyond anyone’s control. Different
sections of society were participating in this process to greatly differing extents at
different times. The peaks and troughs of peasant revolution, for example, do not
coincide with the political turning points nor with the pace and direction of
intelligentsia revolution.

Secondly, the intelligentsia divided more clearly, but not completely, into liberal¬
nationalist and populist sub-groups. The former begin to evolve a more specific
intelligentsia “class” consciousness which asserted its independence, its rights and
its value to society through the pursuit of its own skills and interests. By and large

200



the intellectuals in this camp did not welcome the October revolution but exhibited
a wide range of responses from a pragmatic agreement to work with the new Soviet
authorities to outright hostility. The latter, populist, group were more enthusiastic
about the revolution in the long term arguing that, for all its faults, many of which
were attributable to the evils of Tsarism anyway, the revolution did offer some
hope of liberation to the ordinary people of Russia. In a sense, those intellectuals
within the party can be assimiliated to this group as well as sympathisers with the
revolution from beyond the party’s ranks. It should be remembered also that some
intellectuals exhibited characteristics from both of these groups. Though
quantification is hazardous, there can be little doubt that the majority of established
intellectuals drifted into the former camp. Within this group, the traditional
distinction between creative intellectuals and mental labourers began to break down
as both rallied to the defence of their material interests and of nationalism rather
than to the narod or to intellectual and spiritual causes. Incidentally, Machajski’s
fashionable predictions that the intelligentsia would use revolutionary socialism as
a class ideology in which to conceal its material interests showed no sign of coming
true. The opposite was happening. Those who were most adamant in asserting class
interest drifted furthest away from socialism. Similarly, the more powerful the
Soviet system became, the weaker the intelligentsia influence within it. Equally,
there was no evidence that the ordinary people systematically turned on the
intelligentsia in these years. If anything, they turned to them. If they met a blank
or hostile response they might well become more bitter towards them but there is
no sign of widespread anti-intellectual pogroms at this time. Gershenzon’s opinion
of 1909 that the bayonets and prisons of Tsarism were protecting the intelligentsia
from the wrath of the people proved to be an exaggeration.

A third conclusion worth emphasising is that these divisions were not created
in these years but were a development of earlier arguments and attitudes within
the intelligentsia. They resulted from pre-existing differences being drawn out
rather than from mass conversions to new principles.

Fourthly, the civil war years, and particularly 1918/1919, were a period of
decisive struggle for hegemony in the society, not just militarily but also socially.
The fight of civil society (i.e. social organisations outside the formal state system)
for independence, a key feature of 1917 with links going back to 1905, was resulting
in the triumph of the new state at the expense of the embryonic institutions of civil
society — Soviets, trade unions, political parties and, in intelligentsia terms, its own
independent organisations such as the Pirogov Society, the Imperial Free Economic
Society, its trade unions and so on. In many respects it is necessary to recognise
that the civil war period, rather than 1917, was the time of the real revolution in
Russia. Really it would be better to think of it as the Russian revolutionary war.

Fifthly, though it is not really touched on in the present paper, the period 1920-22
was one in which the victors in this struggle for hegemony organised themselves.
The party/state apparatus began to mop up areas outside its control. In intellectual
life the Central Committee gained the upper hand over Proletkul’t and Narkompros.
Gosizdat (the State Publishing House) dominated book production, the censorship

201



(Glavlit) was founded, university autonomy was brought to an end and potentially
troublesome and ideologically “unsound” intellectuals were forcibly expelled.

Sixthly, economic hardship and the dislocations caused by the social revolution
were a more important source of erosion of intellectual life than direct political
pressure, particularly in the early years. The cultural economy collapsed rapidly
from early 1918 on. This facilitated the growing dominance of the state in this area
because it was left as the sole arbiter of patronage and controller of the cultural
economy. There is no denying that the party intervenes extensively in intellectual
life in this period, the most prominent example being over Proletkul’t, but across
the whole spectrum its impact grew as alternative organisations died out or were
forcibly brought under control.

Finally, it should not be forgotten that the Bolshevik leaders, for all their
differences, were largely drawn from the intelligentsia tradition and shared a respect
for cultural values even though they were usually contemptuous of the creators
and purveyors of those values, the intellectuals themselves. It is significant that it
was only after the death or defeat of Lenin, Trotsky and Bukharin that the
revolution moved into its most barbaric phase. Thus one has to remember that the
intelligentsia and the intelligentsia tradition have an impact on the revolution as
well as the reverse. Although its open expression has been difficult, many aspects
of the humanism of the old intelligentsia — its belief in reason, democratic rights,
genuine human emancipation, respect -for free intelectual development, devotion
to high moral and ethical standards, service of the people and respect for culture
— have survived in Russia in the minds of reformers, critics and dissidents. They
can even be traced in recent developments in the Soviet Union. The copy of Pravda
(February 17th, 1987) that arrived on the day this paper was initially presented had
the main headline ’Study art in order to live in the world’, a theme of a speech by
Mr. Gorbachev given the day before in which he had talked of ’universal moral
standards’ and of the need for people to understand one another’s cultures in order
to live in peace. The issue for the day on which this paper was originally presented
(19th February 1987) reported another speech of his under the main headline ’The
people (narod) is the creator of the perestroika’. In rhetoric at least, and probably
in substance too, the intelligentsia tradition still has a role to play in the Soviet
Union.

ENDNOTES

1 F 2306.2.12.
21
31
4 ,

91
10

Lapshin (1983).
Livshits (1977), 243-245.
Struve (1917) p. XII.
Andreev (1985) p. 36.
Ibid. p. 99.
See Klcinbort (1923).
See Krupskaya (1970), 307-308 and McNeal (1973) p. 177.
Lapshin (1983) p. 138.

’ Blok (1960), T. 7, p. 335.

202



11 A.I. (1918).
12 A translation of this grim story can be found in Evgenii Zamyatin The Dragon and

other stories Harmondsworth, 1978.
13 Red’ko (1918) p. 264.
14 F 5508.1.4.8 and F 5508.1.93.1.
15 Nazarov (1968) 129-130.
16 Osorgin (1928) p. 21.
' The fullest account of Chagall’s life in this period is to be found in Meyer (n.d.)

217-314. There are black and white reproductions of the two items mentioned on p. 392 and
p. 417. See also Chagall (1966).

BIBLIOGRAPHY

А. И. Трагедия русской интеллигепции. (Ha митипгс союза писателсй). — Вечеряше
огни, 1 април (19 март) 1918.

Андреев) Л. Перед задачами премени, Бспсон, Вермонт, 1985.
Блок, А. Собрапие сочинения во восьми томах. М.-Л., 1960-1963.
Chagall, М. Му Life. London, 1966.
КлейнборгП) Л.М. Очерки рабочей иптеллигенции. Т. 1, 1905-1916. Пстроград, 1923.
Krupskaya) N. Memories of Lenin. London, 1970.
Лапшин, В.П. Художествснная жизнь Москвш и Петрограда в 1917 году. М., 1983.
Livshits, В. The One and a Half-eved Archer Newton. Mass., 1977.
McNeals, R. Bride of the Revolution. London, 1973.
Meyer, F. Marc Chagall: Life and Work. New York, n.d.
Назаров, А. Октябрь и книга. M., 1968.
Озоргин, М. Книжная лавка писателсй. Времмепик общества друзей русской книги

II. Париж, 1928, 19-32.
Редъко,А. Трагедия русской интеллигепции. — Русскос богатство, 1-2-3, ян.-март,

1918, 261-283.
Струве, П. Освобождснная Россия. — Русская мшель, 1917, 2.
Archives
F 2306.2.12.Materials from the Provisional Government Commission on the Reform of

Higher Education and the First Narkompros Commission.
F 5508.1Union of Workers in the Arts (Rabis).

203


	Съдържание

