
ГОДИШНИК НА СОФИЙСКИЯ УНИВЕРСИТЕТ „СВ. КЛИМЕНТ 
ОХРИДСКИ“ ЮРИДИЧЕСКИ ФАКУЛТЕТ  

Том 87  

ANNUAL OF SOFIA UNIVERSITY “ST. KLIMENT OHRIDSKI”  
FACULTY OF LAW  

Volume 87  

СВЕТСКО И СВЕЩЕНО В ПРАВОТО  
НА ХРИСТИЯНСКАТА ЦИВИЛИЗАЦИЯ  

ЯНАКИ СТОИЛОВ*  

Катедра „Теория и история на държавата и правото“  

Резюме: В центъра на вниманието на изследването е един важен аспект в отно 
шението право – религия, а именно светското и свещеното. Този проблем е разгледан 
в рамките на християнската религия и формираната на нейна основа правна цивилиза 
ция. Дълго време святото и светското са две страни на нормативния ред, създаден чрез 
религията и олицетворяван от църквата. Текстове от Библията доказват, че идеята за 
закона е обща: той се раздвоява на закон, който регулира общението на човек с Бог, и 
на закон, който урежда човешките дела. От тази гледна точка са анализирани 
предписания от Стария и Новия Завет.   

Постепенно правото се отделя от религията, а в редица случаи се конкурира с нея 
и се противопоставя на нейните догми. Модерното право е светско право, но в него, 
както и в правосъдието има сакрални черти и елементи. Такива откриваме в някои 
правни норми и институти, в правни конструкции и теории. Развитието на правото 
като светско явление не го лишава от ореола на някаква святост, без обаче да се 
противопоставя на неговата рационалност. Правото не се отказва да търси 
легитимност, която надхвърля властното му обосноваване. Концепцията за правовата 
държава с присъщата ѝ черта –  човешките права – изпълнява такава роля. Тази 
концепция се превръща в нещо като „светска религия“ на правото.   

* Професор по теория на държавата и правото в ЮФ на СУ „Св. Климент 
Охридски“,  доктор по право. Ръководител на Катедра „Теория и история на държавата и 
правото“.  * Professor in Theory and History of State and Law at the Faculty of Law, Sofi a 
University  „St. Kliment Ohridski“, Ph.D. Head of Department Theory and History of State and 
Law. 



5  
В правото проникват както ценности, някои от които първоначално се свързват 

със свещеното, така и цели, които са присъщи на светската му природа. Отношението 
към сакрализацията на правото и правосъдието е една от основните линии, по които 
могат да се разграничат различните възгледи за правото, включително в днешно време. 
Отли ките между правото и морала, включително религиозния, не изключват 
възможността,   
дори позволяват, черпейки вдъхновение от текстове на Новия завет, правото да става 
по-хуманно и все повече да се социализира.  

Ключови думи: право, религия, християнство, Стар/Нов Завет, свещено, светско,  
църква, канонично право, Християнска реформация, легитимност, модерно право, ра 
ционалност, клетва, върховенство на правото.   

SECULAR AND SACRED IN LAW  
OF THE CHRISTIAN CIVILIZATION  

YANAKI STOILOV*  
Department of Theory and History of State and Law  

Summary: The focus of the study is an important aspect in the relationship law –  
religion, namely secular and sacred. The problem is considered within the Christian religion  
and the legal civilization formed on this basis. For a long time, the sacred and the secular 
have  been two sides on the normative order created by religion and embodied by church. 
Texts  from the Bible prove that the idea of law is common: it is divided into a law that 
regulates  man’s communion with God and a law that regulate human affaires. From this 
point of view,  the prescriptions of the Old and New Testaments are analyzed.   

Gradually, law is separated from religion, increasingly competed with it, and opposed  
religious dogmas. The Modern law is secular law, but in it, as well as in justice, there are  
sacred features and elements. Such we fi nd in some legal rules and institutions, in legal  
constructions and theories. The development of law as secular phenomenon does not deprive  
it on the halo of some holiness, without however, opposing its rationality. Law does not 
refuse  to seek legitimacy that goes beyond its justifi cation by power. The concept of the 
rule of law,  with its inherent feature – human rights – plays such a role. This concept 
becomes something  like a “secular religion” of law.  

Both values, some of which are originally associated with religion, and goals that are  
inherent in its secular nature penetrate in law. The attitude to the sacralization of law and  
justice is one of the main lines along which different views of law can be distinguished,  
including nowadays. The differences between law and morality, including religious, do not  
exclude the possibility, even allow, drawing inspiration from the provisions of the New  
Testament, law to became more humane and increasingly socialize.  

Keywords: law, religion, Christianity, Old/New Testament, sacral, secular, church,  
canon law, Christian Reformation, legitimacy, modern law, rationality, oath, rule of law. 



6  
I. Уводни бележки  

Преди повече от тридесет години, в началото на моята научна дейност 
написах студията „Институционност и ефективност на социалните норми“,  
издадена в Годишника на ЮФ на Софийския университет (Год. СУ. Юрид.  
фак., 79, 1988, № 2.). Там проблемът за религията и нейните норми е бегло за 
сегнат от гледна точка на сравнението ѝ с морала и правото. Сегашната 
работа по никакъв начин не дублира предишната, а се опитва чрез 
отношението свет ско – свещено да разгледа развитието на правото в 
неговото взаимодействие с християнската религия. Внимателният читател 
сам може да проследи кон цептуалната и предметна връзка между двете 
студии, да прецени дали и в какво изминалото време и настъпилите 
обществени промени са повлияли върху възгледите на автора по проблемите 
на социалните норми и специално на правото и религията.   

Изследването на светското и свещеното, без да пренебрегва приноса на 
теологията, е проведено от гледище на правната теория и история, т.е. от по 
зицията на един светски мироглед. „Бог“ на повечето места и навсякъде в 
биб лейските текстове се изписва с главна буква, за да се покаже 
монотеистичният характер на християнството. Позоваванията на Библията, 
сиреч книгите на Свещеното писание на Вехтия и Новия завет, са според 
изданието на Светия синод на Българската православна църква от 1993 г. 
Възприето е утвърденото цитиране на Библията, което започва с 
наименование на книгата, а след това с числа са номерирани главата и 
текстът на съответното предписание.   

В древногръцкия и в латинския език свято (sanctus) и свещено (sacer) са 
отделни термини. Първият означава свят, божествен, а вторият служи за оп 
редметяване на святото, за означаване на неговото проявление. В този 
смисъл двата термина се отнасят помежду си приблизително като 
категориите същ ност и явление. Аз обаче ги употребявам като синоними, за 
да не се обреме нява читателят с търсене на смислов нюанс при всяко 
използване на единия или другия.   

Свещеното и светското столетия, дори хилядолетия съжителстват в ре 
лигията, при зараждане на правото, а и след това. За разлика от религията,  
която тръгва от духовното към практичното, правото се занимава предимно с 
регулиране на практическата страна на живота. Това предназначение на пра 
вото кореспондира с неговия светски характер. Рационализацията на правото 
обаче не изключва напълно претенцията за възвишеност, вложена в него, и 



почерпена от святостта на религията, включително от опита на религиозното 
свещенодействие. В какво се изразява тази остатъчна и модифицирана свя 
тост и дали тя допринася правото да действа ефективно са другите въпроси,   
на които се опитвам да отговоря.  

Изказвам благодарност на Александър Смочевски за направените бележ 
ки и коментари по текста преди неговото завършване. 

7  
* * *   

Още от дълбока древност – хилядолетия преди новата ера – хората са 
тър сели някакво по-силно основание от волята на разполагащите с власт, за 
да се подчиняват на установените норми. Това се постига чрез религията – 
било в условията на политеизъм или монотеизъм.   

В древния Египет Анубис е представян като пазител на отвъдното, но и 
на безсмъртните закони. След него Озирис е възприеман като син на Земята и 
Небето, наследил трона на фараона и донесъл закон и ред на египетския 
народ.   

Законите на Вавилонския владетел Хамурапи от ХVІІІ столетие преди 
но вата ера също претендират, че са дадени от бога, че владетелят на 
небесата и земята действа срещу беззаконието и за да сияе справедливостта. 
В норматив ната си част тези закони съдържат множество разпоредби, които 
регулират раз нообразни житейски ситуации. Любопитно е, че един от 
текстовете задължава жената, която е обвинена в прелюбодеяние, но не е 
намерена да лежи с друг мъж, да произнесе клетва в бога, след което може 
да се завърне в дома си.   

Като че ли законите в древна Гърция (тези на Дракон, Солон и др. от VІІ 
и VІ век преди новата ера) са най-светски. Единственият сакрален елемент,  
който откриваме в тях, е задължението на членовете на полиса да полагат 
клетва за спазването им.   

В древния Рим много повече се залага не само на атрибутите на светската 
власт, но и на нейната святост. За Гай Юлий Цезар през І век до н. е. не е 

било достатъчно да бъде пожизнен консул, дори император и pontifex 
maximus  (върховен жрец). Скоро след убийството му той окончателно е 

обявен за бо жествен – Divinus Julius. Така още преди християнството да се 
разпространи и наложи като официална религия светското и свещеното се 

съчетават в него, а и във всяка друга религия, олицетворяват се от 
божествени и човешки образи.  

През Средновековието много войни – светски и религиозни – са се 
водили наред с другите цели за надмощие на една вяра над друга. Да си 
припомним кръстоносните походи, преследванията между католици и 
протестанти и т. н.   

Дори в съветска, т.е. в атеистична, Русия войната срещу хитлеристка Гер 



мания е възприемана като свещена. Тогава църковните храмове стават напъл 
но достъпни за вярващите.  

Модерната епоха бележи развитието на правото като светско явление, чи 
ето съществуване е отделено от религията. Но и до днес свещеното 
присъства не само в религията и дава своята отсянка върху правото. Това е 
причината да обърна специално внимание на поставения проблем. 
Традицията на свещено то, носена от религията, включително от 
християнската, прониква в правото и въздейства както върху негови норми и 
институти, така и върху светски теории за правото. 

8  
II. Свещеното и светското в генезиса на правото  

Всяко право и правен ред се нуждаят от легитимация, т.е. от обяснение и 
оправдание на претенцията да бъдат зачитани и поддържани. Източникът на 
тази легитимация обаче е различен. Векове наред основните религии са 
спояващата сила на нормативния синкретизъм. Този ефект е двоен: веднъж 
религията чрез своите догми изразява както нравствените претенции, така и 
правните повели, които по-късно се отделят от нея и формират светския 
морал и юридическата система; втори път легитимацията на съществуващи 
те норми се свежда в крайна сметка до божията промисъл и воля. В първия 
случай религията е вместилище на нормативния ред, във втория – негово 
обяснение и легитимация. В течение на столетия правото се развива в ло ното 
на религията. Потвърждение за това са Мойсеевите закони, които се 
съдържат в Стария завет. Някъде докъм началото на второто хилядолетие от 
нашата ера за хората от Западна Европа светското и църковното са едно цяло,  
правото не съществува като отделна система за регулиране1. По своеобразен 
начин то отразява опита на религията в нормиране на отношенията. Следо 
вателно възникването на правото не е отрицание на религията, напротив, то я 
утвърждава като приема религиозна форма. Този факт обяснява защо е тол 
кова силна морално-религиозната традиция, олицетворявана от дълга, който 
продължително време забулва спецификата на правото като оправомощава 
що-задължаващ регулатор.  

Историците са отделили достатъчно внимание на средновековната поли 
тическа теология, основана върху възгледа за двата меча – на религиозната и 
на светската власт2. Моята теза е, че първичната и по-дълбока симетрия е 
между сакрално (свято) и секуларно (светско), а едва след това настъпва раз 
делението между религиозно и светско3. В религиозното общество религията 
не е отделна сфера по отношение на светската; тя обхваща всички аспекти на 
обществото и на индивидуалния живот поради това, че не е възможно да се 



разделят отношенията между бог и човек от отношенията между хората4. И 
сакралното, и светското са обгърнати от религията, а отделянето и дори про 
тивопоставянето между светското (държавата и нейното право) и религиоз 
ното (църквата и нейните догми) е значително по-късен исторически процес,   

1 Berman, Harold J. Law and Revolution: The Formation of the Western Legal Tradition.  

Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1983, p. 85. 2 Вж. Kantorowicz, Ernst 
H. The King’s Two Bodies: A Study in Medieval Political The ology. New Jersey: Princenton 

University Press, 2016. 3 Сравни Mcilroy, David. Is Secular Law Possible. – Theos, June 

2013: https//www.theos thimktank.co.uk/comment/2013/06/11/is-sacral-law-possible 4 Вж. 
Matthijs de Blois. Religious Law Versus Secular Law. The example of the get refusal  in 
Dutch, English and Israeli Law. – Utrecht Law Review, 2000, Vol. 6, Issue 2, p. 93. – http:// 
www.utrechtlawreview.org/  

9  
започнал около началото на второто хилядолетие на нашата ера. В практи 
чески план сакралното и светското са снабдени със свои институции, които 
се занимават с тяхното поддържане и защита. Като християни всички са били 
обвързани от духовното (религиозното – бел. моя, Я. С.), като поданици на 
краля (английския – доп. мое, Я. С.) всички също са били обвързани от пра 
вилата на common law; но в някои области на живота каноничното право и об 
щото право са претендирали за изключителна юрисдикция5. Религията, за да 
е в състояние да влияе на земните дела на хората, по необходимост съчетава в 
себе си свещеното и светското. Тя изпълнява едновременно няколко роли:  
идеологическа, познавателна и нормативна, които по-късно се обособяват и 
осъществяват преимуществено от различни институции – политически, об 
разователни, държавни. В персонален и организационен план сакралното се 
олицетворява от свещениците и църковните съдилища, а светското – от слу 
жителите на държавата и нейните съдилища.   

През християнската древност и през средните векове сакралното и секу 
ларното се преплитат в самата религия, те са двете страни на една монета –  
законът, даден от Бога. Свято е всичко, което произлиза от Бога или е пред 
назначено за него. Законът на Светия Дух стои по-горе от всеки постановен 
от човека закон6. Последният получава своето оправдание от Бога, съгласно 
ка заното в Първото послание на свети апостол Петър (2:13) – „Подчинявайте 
се на всяко човешко началство заради Господа“7. Благодарение на 
божествения си произход и законът, и властта са свещени. В Посланието на 
св. ап. Павел до римляните (7:12) е речено: „…законът е свят, и заповедта – 
свята, спра ведлива и добра“. В първия случай подчинението е на римския и 
по-общо на човешкия закон, който получава божественото уважение или 
снизхождение.   
Във втория – се има предвид върховенството на Божия закон. Той ни казва в 



какво да вярваме, каква е религиозната догма, а оттам нататък религията, коя 
то съдържа изискванията на каноничното право, предписва как да се живее.   

Всичко в Светото писание, когато разказва историята на народа израи 
лев или съобщава посланията на Господ Бог Йехова, излъчва неоспорим ав 
торитет: да се позовеш на нещо „казано“ или „писано“ в закона, означава да 
пренесеш нещата върху плоскостта на сакралното8. Също благодарение на  

5 Helmholz, Richard. Confl icts between Religious and Secular Law: Common Themes  in 

the English Experience, 1250–1640. – Cardozo Law Review, 1991, Vol. 12, № 3–4, p. 708. 6 

Тома от Аквино. Сума на теологията. Ч. 2, раздел 1. Прев. от лат. Ц. Бояджиев.  София: 

Изток-Запад, 2005, с. 1374. 7 Тази религиозна повеля е остро критикувана от 
най-категоричните застъпници на светското начало в идеологията и литературата: „Бой се 
от бога, почитай царя!“ Свещена глупост! Векове цели разум и совест с нея се борят…“ 

Ботев, Христо. Борба. Съчинения в 2 т. Т. 1. София: ИК З. Стоянов, 1998, 34–35. 8 

Михайлова, Михайлина. Правото в Стария завет (И защо не подобава да е в Новия 
завет). София: Фенея, 2006, с. 46. Правото е проява на практическия разум, но вписано 

10  
религията цялото всекидневие на римлянина и всяко негово действие били 
заобиколени с една сакрално-правна казуистика, която претендира за него 
вото внимание, подобно на еврейските и индуски ритуали, закони и на та 
оисткото сакрално право на китайците9. Именно римското право органично 
съчетава в себе си свещеното и светското. Поради това то идеално се вписва 
в християнския светоглед. Същевременно римското право притежава светска 
виталност, благодарение на която векове по-късно на неговата основа се раз 
вива континенталната правна система. Налице е обаче и друг ефект – през 
Средновековието на свещениците, обвързани с каноничното право, смятано 
за свято, някъде (например във Франция) е било забранявано да изучават 
рим ското право. На Запад, при католицизма светската власт получава 
признание от религиозната, а на Изток в Европа владетелите се представят 
за наместни ци на Бога и разчитат на църквата да ги благославя и подкрепя. 
Така или иначе християнството извежда на преден план свещената власт, 
която като принад лежаща на Бог, е първична и доминираща.  

Предписанията на Светото писание, които засягат основните истини на 
вярата и на църковната уредба, църквата винаги е приемала и пазила като 
непротивопоставими и безусловно задължителни закони10. Но в Светото пи 
сание има и предписания, които не съдържат в себе си такива общи истини, а 
засягат само отделни въпроси по уредбата и управлението на църквата, други 
въпроси имат само историческо значение за тогавашното време; дори не всич 
ко в Стария завет е актуално в Новия, а само това, което се отнася до нрав 
ствеността, а не до еврейския народ11. Следователно в нормативен план све 
щеното се възприема в две измерения. Първото е въпрос на произход – Све 



тото писание и Светото предание, които съставляват jus divina (божественото 
право). Святостта идва от предполагаемия създател на първичните религиоз 
ни източници, които задават нормативния ред на вярата и църквата. Второто 
измерение е съдържателно и откроява тази част от библейските текстове –  
началата, които са основополагащи, с догматично значение за цялостната 
уредба на религиозния, църковния, а и на светския живот. Казано на съвре 
менен светски език, принципите на религиозното учение и устройството на 
църквата се смятат за свещени, неизменни и неприкосновени. Святостта във 
второто значение не изчерпва цялото съдържание на закона, даден от Бога, за  

в Стария завет, сакрализирано от него, е представено като разум и воля Божии. Пак там, 

с. 53, 85. 9 Вебер, Макс. Социология на религията. – Социология на господството. 
Социология на религията. Прев. и въведение Р. Даскалов. София: Унив. изд. Св. Кл. 

Охридски, 1992,  с. 350. 10 Милашъ, Никодим. Православно църковно право (Съставено 
по общите църков но-юридически източници и частните закони, действащи в 
автокефалните църкви). Прев.  от първото руско издание Ив. Стефанов. София: печатница 

„Св. София“, 1904, с. 42. 11 Вж. пак там, 42–43. 

11  
щото неговата възвишеност сама по себе си не би могла да обслужи нуждите 
на реалния живот.   

Библията съдържа както норми, отнасящи се до общението между чо 
века и Бога, така и до отношенията между самите хора. Божественият закон 
се постановява най-вече, за да обърне човеците към Бога, а човешкият – за да 
ги обърне един към друг12. В този смисъл Старият завет е законът, който 
кореспондира с правото, защото, независимо от претенцията за святост, той 
се отнася предимно до човешкото поведение. В Посланието на св. ап. Павел 
до римляните (3:27) се прави разлика между „закона на делата“ и „закона на 
вярата“. На тази основа Августин твърди в „За духа и буквата“, че „както за 
конът на делата е бил написан на каменните скрижали, така законът на вярата 
е записан в сърцата на вярващите“13. Но между тях няма противопоставяне.  
На въпроса: „унищожаваме ли закона чрез вярата?“ се отговаря: „Съвсем не,   
а утвърждаваме закона“ (3:31). Така чрез Новия завет (духовния закон) се ле 
гитимира и утвърждава действието на Стария завет (закона за поведението).  
Последният свързва божествения с природния закон и дава предписания за 
човешкото поведение. Отношението между Новия и Стария завет може да се 
опише чрез Хегеловата категория „снемане“. Новият завет снема в себе си в 
диалектически вид Стария. В Стария завет (закон) трябва да бъдат положени 
три вида предписания: нравствените, отнасящи се до поведението на природ 
ния закон; наредбите за свещенослужение, уточняващи формите на богопо 
читание; и съдебните разпореждания, уточняващи начина за съблюдаване на 
справедливостта между човеците14. Правораздавателната дейност на съда е 



квинтесенция на човешкия закон, защото съдиите имат за задача да отсъждат 
кому какво се полага и така да защитават справедливостта според правилата,   
които ръководят човешкото поведение.  

По-нататък разделението между светско и свещено се проектира в струк 
турата на основния писмен извор на религията – Библията. Новият завет като 
закон на вярата донякъде се отличава от Стария завет като закон на битието.  
Срещат се и мнения за по-дълбоко различие между двете части на Светото 
писание, според които симбиозата между религия и право приключва в Но 
вия завет, в учението на Христос, което се съсредоточава във вярата15. В тази 
логика за разлика от Стария завет, който е закон за всекидневното банално 
съществуване и човешко поведение, Новият завет е закон за живот с благата 
на духа, с нова парадигма: любов към всеки и към всичко, обърнат навътре 
към самия човек16. Светото евангелие от Йоана (1:17) лаконично посочва тази  

12 Тома от Аквино. Цит. съч., с. 1412. 13 Цит. по Тома от Аквино. Пак там, 

1601–1602. 14 Пак там, с. 1415. 15 Така Михайлова, Михайлина. Цит. съч., с. 251, 

293. 16 Вж. пак там, 250–251. 

12  
разлика: „…законът бе даден чрез Мойсей, а благодатта и истината произлезе 
чрез Иисуса Христа“. Истински свещената част на религията става животът 
във вяра и стремежът към съвършенство, олицетворявани от сина божий –  
Христос. Очертаването на тази вътрешна граница между светско и свещено в 
християнската религия се преустановява или поне значително забавя поради 
превръщането на християнството в официална, в държавна религия. Така се 
появява каноничното или църковното право. Християнската религия се 
оказва съставена от два основни клона: Закон Божий, т.е. учението за 
религиозните догми, известно още като вероучение, и правилата, които 
регулират църковна та организация и нейните отношения с държавата. 
Двупосочната връзка дър жава – църква обуславя необходимостта от 
използване на правото за нормира не на техните отношения. В този случай 
обаче не правото произлиза от Божия закон, а църквата използва правото за 
уредба на своята организация. Само в правилата за богослужението 
свещеното и светското отново се сливат в нераз делно цяло. Религиозните 
елементи в правната система, които засягат “sacra”  са разделени на три части 
– относно местата на практикуване на религиоз ните култове, времето на 
извършване на жертвоприношенията и начина на осъществяване на 
култовете17. Жреците от езическия период и духовниците от християнския са 
онези, които посредничат между сакралното и светското право, осигурявайки 
неразривното единство на ius18. Наред с това сакрално то, освен като 
структурно подразделение на правната система, което обхваща нормите, 
отнасящи се до религията, нейната организация и практикуването ѝ в 



обществото, става важна страна на правото, която разкрива негови особе 
ности след като християнството става официална религия.  

Показателно за ролята на свещеното в светските закони е, че след налага 
не на християнството (покръстването) в България първият текст (гл. І) на За 
кона за съдене на хората (приет най-вероятно в края на ІХ век) гласи, че 
преди всяка истина достойно е за божията истина да се говори19. Всяко село, 
в което  

17 Вж. Новкиришка-Стоянова, Малина. De Iure Publico. Студии по римско 

публично право. София: Сиела, 2013, 99–100. 18 Новкиришка-Стоянова, Малина. 
Publicum Ius. – Автореферат на дисертационен труд за придобиване на научната степен 
„д. ю. н.“ ПУ „П. Хилендарски“, ЮФ. Пловдив,  2016, с. 43.  

19 Закон судный людям. – Восточная литература. Средновековные исторические ис 
точники Востока и Запада (пер. Е. А. Тихоновой). Текст воспроизводится по изданию:  
Хрестоматия памятников феодального государства и права страны Европы. Москва: Юри 
дическая литература, 1961. – www.vostlit.info/Texts/Dokumenty/Bulgarien/IX/Zakon/text. 
phtml?id=2223.   

В нашата правна литература този закон е изследван от Бобчев, Стефан. Един памет 
ник на старото българско право (Законъ соудный людьмъ). – Периодическо списание на 
Българското книжовно дружество. С., 1901–1902, кн. 62.; Ганев, Венелин. Законъ соуд 
ный людьмъ. Правно-исторически и правноаналитични проучвания. София: БАН, 1959;  

13  
се извършват езически обреди или езически заклинания, се отдава на божия 
храм с цялото си имущество. Господарите се наказват още по-строго – про 
дават се заедно с цялото си имущество, а цената се дава на бедните. Законът 
предвижда както светски, така и религиозни наказания. Който не съблюдава 
заповедите на божия закон, ще бъде проклет. Част от наказанията могат да се 
налагат алтернативно, съответно от старейшините (местните светски пър 
венци) и от свещениците20. Никой, намерил убежище в църквата, да не бъде 
изведен насила. На попа се разказва същината на спора и вината. Делото се 
гледа по закона (гл. ХVІ). Изглежда, че по този начин, приелите новата вяра,  
са стимулирани да се обръщат към църквата за закрила и отдаване на правосъ 
дие. За свещена се смята освен Божия закон и църквата, която го прилага и за 
щитава на Земята. Според друга разпоредба влезлият в олтара и взел някои 
от свещените съдове или дреха или всяка вещ – се продава. А ако е извън 
олтара взетото от църквата – се бие, остригва се и се прекарва като 
нечестивец (гл.  ХVІІІ). Разбираемо е, че всяко посегателство срещу 
собствеността се наказва.   
Тук интересни са два факта: единият е, че кражбата нарушава собствеността,  
но заедно с това осквернява религията и чувствата на вярващите; другият е, 
че колкото повече се засяга предметната и сакралната стойност на 
религиозната  



утвар, толкова по-тежко е наказанието – продаване в робство.  Любопитно е 
едно историческо съвпадение на събития във време, когато християнската 
теология е в своя разцвет. През 1215 г. в Англия е прогласена Magna Charta, 
която е документ по същество със светско съдържание, зак репващ редица 
свободи, с които трябва да се съобразява кралят. През същата година се 
провежда четвъртият Латерански съвет, който създава задължение за всички 
християни да признават един път годишно своите грехове и да по лучават 
своето причастие21. Тези обществени събития очертават противопо ложни 
вектори в по-нататъшния ход на историята. Те са показателни за това,  че 
борбата между светското и религиозното играе важна роля за развитието,  
включително на правото и публичните институции. В Англия в случаите на 
конфликтни за юрисдикция кралските съдилища претендират и фактически 
упражняват правото да ограничават и определят тази на духовните 
съдилища;  всеки, който призовава или налага каноничното право в 
противоречие с прави лата на общото право, подлежи на сериозни светски 
наказания, включително  

Андреев, Михаил. Към въпроса за произхода и същността на Законь соудный людьмъ. –  

Год. СУ. Юрид. фак., 49, [1957], 1958, 1–60. 20 Разговор с колегата д-р Михаил Матеев за 
нашето средновековно право ме насочи към спецификата на връзката между светско и 

канонично в първия български християн ски законник. 21 Вж. Драмалиев, Любомир. 
Философски увод в морала и правото. Основни етиче ски и юридически категории 
(Втори раздел). 2. прераб. и доп. изд. София: Сиела, 2002,  160–161. 

14  
глоба и конфискация22. Дори в рамките на църквата с течение на времето фор 
малната сакралност отстъпва пред реалните резултати от следване на вярата.  
Висши православни свещеници, специално в руската църква, както и изсле 
дователи на религията правят разлика между външното, формалното спазване 
на християнските завети и свободната вяра – истината; не вярата обича Бог, а 
истината23. Следователно търсенето на святото в Бог става по-скоро източник 
на легитимност на нормите и властта, отколкото самоцелна, номинална почит 
към него. Религията и свързаното с нея право не биха могли да действат ефек 
тивно, ако се задоволяват само с преклонение пред Бог, без да въздействат 
върху поведението на хората.   

Християнската реформация е тази, която значително допринася за добли 
жаване на религията до нуждите на светското съществуване. Протестантите 
се захващат да секуларизират католицизма – те обаче също така се захващат 
да сакрализират според собствените си представи светската власт24. Заедно с 
това самата религия е подложена на профаниране под въздействие на жи 
тейски интереси, вследствие на което под религиозна маска придобива някои 



светски черти. Така масовото разпространение на индулгенции прераства в 
масова злоупотреба и търговия на всякакви светски и църковни нива – като 
някакви своеобразни „ценни книги на приносител“ за освобождаване от санк 
циите на религиозните норми25. Този църковен разврат с вярата провокира 
Мартин Лутер да постави и то на вратата на храма множество тезиси, в един 
от които пише: „лъжа и измама проповядват онези, които твърдят, че душата 
се издига от Чистилището, щом парите звъннат в ковчежето“26. Този пример 
ясно показва, че религията е поставена пред сложни дилеми, когато 
светското и свещеното влизат в конфликт. Изправено пред такава дилема, 
светото еван гелие от Матея (6:24) прави категоричен извод: „Никой не може 
да служи на двама господари…Не можете да служите на Бога и на мамона 
(на богатство то)“. Докато християнството избира духовното и възвишеното, 
то правото по необходимост нормативно изразява търговската дейност и 
стопанската пред приемчивост. Пред религията стои въпросът как да се 
спаси от изкушението на богатството, да запази своята свещена идентичност, 
но без да се откъсва от реалния живот.   

По същото време на Изток, в покорената от османските турци Византий 
ска империя и съседни на нея страни, на християните се дава право да се  

22 Helmholz, Richard., Op. cit., p. 709, 714. 23 Вж. Васильев, Антон А. Концепция 
православной монархии Ивана ІV Грозного.  Барнаул: Алтайский государственный 

университет, 2016, с. 150. 24 Berman, Harold J. Op. cit., p. 158. 25 Брайков, Валентин. 

Санкционен капацитет и разделени власти. – Адвокатски пре глед, 2018, № 2, с. 28. 26 

Вж. пак там. 

15  
обръщат по своите частни дела към местните епископи. Така дори в усло 
вията на османското господство частните спорове са решавани в рамките на 
църквата, а християните са имали възможност да ги уреждат като вътрешни 
за общността отношения. Съответно ръководителите на православната 
църква поемат множество светски функции, включително тази за 
политическо пред ставителство пред султана – Цариградският патриарх 
става Етпарх (водач на православния етнос).   

Правото на Запад от края на ХІ-то, през ХІІ-то столетие и след това е 
замислено като органично развиваща се система, нарастващо тяло от прин 
ципи и процедури, конструирано като катедралите – за поколения и векове27.  
Столетия наред то се развива в лоното на религията, от която, поне 
модерното право, се отделя напълно едва през ХVІІ–ХVІІІ век. Още преди 
това, през ХV–ХVІ век се появяват теолози, които смятат, че рационалната 
природа на правото стои дори над неговия божествен произход. 
Правилността на вечния закон се смята за по-важна от неговия божествен 



произход. Според Габриел Васкес нито божията воля, нито божият разум са 
първичната норма за добро и зло, а просто природата на нещата, 
включително рационалната човешка при рода28. С тази формула Бог вече не е 
нищо повече от един указател за това кое е правилно, а не създател на 
нормата; и естественото право „се освобождава от неговия божествен 
произход до такава степен, че вече нищо повече не се изисква за неговата 
пълна секуларизация“29. Оттам нататък естественото пра во се проявява не 
само в простата одежда на разума, но и без да му се придава някакъв особен 
приоритет пред човешкото право30. Така на прага на буржоаз ните революции 
правото вече е „освободено“ както от легитимиращата роля на Бога, така и от 
религиозните предразсъдъци. С настъпване на Модерната епоха в Европа 
правото окончателно напуска домена на религията, а с това се превръща в 
светско занимание, отнасящо се до земните дела. Религиозната вяра отстъпва 
на просвещенската вяра в общата човешка природа, чийто цен тър е разумът.  

Казано обобщено, в отношенията между светско и свещено, 
респективно в отношението между религията/църквата и правото/държавата 
се открояват три епохи. При създаване на християнството вече са налице 
наченки на пра вото като самостоятелно явление (примерът с римското 
право). В тези столе тия, когато християнството на редица места от ерес се 
превръща в официална  

27 Berman, Harold J. Op. cit., p. 118.  
28

 Commentary on Summa Theologica, 2.1. disp. 150. 3.22–23, 26. – Цит. по Кели, Джон 
М. Кратка история на Западната теория на правото. Прев. Ю. Михайлов. София: Рива,  
1998 с. 131.  

29 Welzel, Hans. Naturrecht und materiale Gerechtigkeit. Gotingfеn, 1951, s. 97. – Цит.  

пак там. 30 Вж. Кели, Джон М. Пак там. 

16  
религия, светското и религиозното съжителстват, така че самата светска власт 
се домогва да представлява Бога. През Средновековието в католическа Ев 
ропа християнството чрез църквата се превръща в най-мощната институция,  
която е повелител на свещеното и на светското в нормативния ред и властта.  
От Просвещението насам правото и държавата все повече се освобождават от 
опеката на църквата, за да поставят религията в своя служба или поне да я 
изтласкат към частната сфера на живот. Модерното право и модерната дър 
жава в християнския свят са предимно светски феномени, които се развиват 
отделно от религията и определят общите правила на обществения живот,  
включително правилата, засягащи вероизповеданията.  

III. Светският характер на модерното право  



Светското право най-често се описва като право, което не е доминирано 
от църквата; право – земно (а не божествено), временно (а не вечно) и тленно 
(преходно). То се отделя от каноничното право и обхваща отношения, които 
надхвърлят обсега на тези, регулирани от религията. Но дори това 
разделение е исторически условно, защото дълго време, а в някаква степен 
винаги рели гията остава свързана със светския живот. Големият сборник на 
канонично то право на католическата църква – Corpus iuris canonici – 
съдържа и някои материали, които представят от себе си чисто светско 
право31. Намаляването на свещеното качество на светското управление е 
свързано с концепцията за нецърковните тела и техния правен ред – по-скоро 
множество и разнообразни,  отколкото едно32. От своя страна използването на 
думата духовно за характе ризиране на правото на църквата цели да означи 
аспекта на святост, каквато не достига на времево ограниченото или на 
светското право, действащо извън сферата на църквата33. Каноничното право 
носи в себе си освен претенцията за възвишеност по отношение на светското 
и натрупан опит от собственото си развитие. Затова се предполага, че 
първоначално светското право подража ва на църковното34. Постепенно 
еманципацията на светското от религиозното право ги поставя в открито 
съперничество, което в рамките на християнския свят исторически се решава 
в полза на първото. Ако религията се опитва да сакрализира света и така да 
го приобщи към себе си, то държавата се опитва да секуларизира религията и 
така да я „одържави“. По този начин държава та инструментализира 
религията в името на опазване на обществения ред и се опитва да я направи 
безопасна за политическата власт. Следователно през Модерната епоха 
разликата между свято и светско придобива структурно из  

31 Торбов, Цеко. История и теория на правото. София: БАН, 1992, с. 54. 
32 Berman, Harold J. Op. cit., p. 272. 33

 Ibid.  
34

 Ibid., p. 273. 

17  
ражение като разделение между канонично (църковно) и светско (държавно, 
в смисъл на произхождащо от държавата) право.   

Интересно е, че английският глагол “emulate” означава както „подража 
вам ревностно“, така и „съревновавам се“. При своята поява светското пра во 
е следвало каноничното, но набирайки сила в самостоятелния си живот,  е 
влязло в съперничество с религиозния канон. Степените на обособяване и 
конкуренция между двете нормативни системи – светска и религиозна – са 
различни както по отношение на отделните религии, така също на културата 
и традициите на отделните народи. В термините на формалното право едни 
правни системи са по-светски от други35. Най-отчетливо в рамките на христи 



янската цивилизация, към която принадлежим (можем с неголяма доза услов 
ност да я наречем също европейска, западна), това съперничество се 
проявява на Запад, особено в страните, които възприемат протестантството. 
В Източ но-православните страни официалната религия разполага с духовна 
власт, но стои под скиптъра на светската.   

Разликата между свещено и светско, която прави християнството, му по 
мага да стигне до виждането, че както религията, така и обслужващите свет 
ската власт имат своя роля и значение. Светото писание съдържа идеята за 
разделение между църковна и светска власт, но не се впуска в обсъждане на 
последиците от тяхната автономност. В своя собствен свят християнството е 
единно. Това единство се олицетворява от триадата Отец, Син и Светия дух.   
Бог е както върховен законодател, така и върховен съдия. Дълго време се е 
смятало, че човешките закони са проекция на божествения закон, а те са напи 
сани по внушение свише (Мойсеевите закони) или пренесени от традицията.  
В отношенията със светската власт обаче християнството за разлика от други 
религии, особено с исляма, отчита нейната самостоятелност. В Новия завет 
има два идентични текста, станали емблема за разделението между светска и 
религиозна власт. Светото евангелие от Матея (22:21) призовава: „отдайте,  
прочее, кесаревото кесарю, а Божието Богу“. Същото се повтаря в св. ев. от 
Лука (20:25). Тази повеля-сентенция недвусмислено изразява идеята, че всяка 
от двете институции има власт да изисква полагащото ѝ се. Пряко това са 
средства за издръжка (данъци), но и зачитане, уважение. Символично това е 
изразено в двуглавия орел – герб на Византийската, а по-късно на Руската 
империя: орел, който има едно тяло, но две глави, гледащи в две противопо 
ложни посоки. Единното тяло на държавата и църквата е народът, но задачите 
на религията, респективно на църквата и на държавата са различни. Следо 
вателно далеч преди да се зароди политическата идея за пълно отделяне на 
светската власт от религиозната, християнството вече е дало формула за съв 
местното, но отделно съществуване на църква и държава.  

35 Вж. сравнение между Холандия, Англия и Израел по този критерии Matthijs de  
Blois. Op. cit., p. 106. 

18  
Модерната държава се формира, излизайки от лоното на католическа та 

църква, а модерното право се отделя от каноничното право. Буржоазни те 
революции налагат принципа за разделение между църквата и държавата,  
респективно между религията и правото. Редица държави, придобили сила и 
самочувствие, обявяват в своите конституции, че религиозните институции 
са отделени от държавата. В католическия свят това е краят на доктрината на 
папоцезаризма, а в източноправославния – на цезаропапизма. Дълго вре ме 
обаче ореолът на религиозната святост озарява правото и държавата. Сви 
детелство за това е наличието на официална религия, която се поддържа от 



държавата. Търновската конституция например съдържа глава ІХ за вярата.   
Нейният чл. 37 определя Православно-Християнската вяра от Източно изпо 
ведание за господстваща, а чл. 38 урежда въпроса за вероизповеданието на 
княза и потомството му. Според чл. 8 лицето на Княза е свещено и непри 
косновено. Признаването обаче на свободата на вероизповеданията, включи 
телно на по-общото право – свобода на съвестта, лишава това право от спе 
циален статус. Тези права се приравняват с останалите основни права, без да 
претендират за изключителност, още по-малко за святост. Плурализмът и 
равнопоставеността на вероизповеданията са несъвместими с признаването 
на едно от тях за свещено. Това са практически, нормативни примери как 
пра вото в закона, поне в част от основните си разпоредби се осланя на 
авторитета на свещеното, закодирано в религията, но заедно с това „слиза“ 
на нивото на останалите права.  

За разлика от предходните епохи правото през Модерната епоха търси 
рационален път за своята легитимация. Тя е рационална, т.е. водена от чо 
вешкия разум и основана на правила, които хората създават, за да регулират 
отношенията помежду си. Според доктрината за обществения договор, който 
е върховна еманация на правото и източник на властта на държавата, то 
става несъвместимо с религията. Нормите на правото са израз на разумно 
обосно вана (целево и утилитарно) човешка воля. Според другата основна 
концепция за правото – като валидно изразена в правила за поведение воля – 
то също няма как да е подвластно на религията. Във всяко от тези две 
разбирания за правото може да се говори за негова автономна легитимация, 
която не напуска реалния свят (духовен и материален), в който живеем. Но и 
много по-рано по своето съдържание религиозното или магическото е 
ориентирано към зем ното: тъкмо в своята изначална форма религиозно 
мотивираното действие е най-малкото относително рационално36. Именно по 
своята рационалност мо дерното право се отличава от средновековното 
право, което търси първичния си източник и оправдание в Бог. Затова 
модерното право е светско, т.е. човеш ко дело, което не само отхвърля 
средновековната догматика, но сваля свеще ната мантия, която обгръща 
традиционното и религиозното право.   

36 Вебер, Макс. Цит. съч., с. 343. 

19  
Правото все повече се свързва с разума и в този смисъл се рационализи 

ра. Рационалността на правото се подсилва от целите, за постигане на които 
служи. В много случаи то се противопоставя на мистиката на божественото –  
веднъж, за да преодолее ограничеността на религиозната схоластика, и втори 
път, за да се освободи от властта на църквата. Постепенно, но неотклонно и 
до наши дни се развива една тенденция в рамките на идеята за демокрация,  
според която властта (авторитетът) вече не произтича от Бога или неговите 



земни представители, а от народа (суверена) и от неговите избраници37. При 
чината за това се корени в капиталистическия икономически ред, посветен на 
„призванието“ да се печелят пари: на него вече не му е потребна подкрепата 
на някакви религиозни сили и той възприема въздействието на религиозните 
норми върху икономическия живот като също такава пречка, за каквато смята 
и контрола от страна на държавата38. Задълбочаващото се разделение между 
светското и каноничното право, от една страна, и между държавата и църква 
та, от друга, не означава, че правото е готово напълно и изведнъж да се лиши 
от претенцията за святост, с която го подсилва религията. Общата тенденция 
обаче е към все по-голяма десакрализация на правото. Достатъчно е да пре 
гледаме Конституцията на Република България от 1991 г., за да видим, че в 
нея няма разпоредба, която се отклонява от светския характер на съвремен 
ното право. По отношение на най-масовото и исторически утвърдено у нас 
вероизповедание – източноправославното – е намерена сполучливата форму 
лировка за традиционна религия в България (чл. 13, ал. 3 на КРБ).   

Рационализацията на правото не допуска отстъпление от вече постигна 
тото разделение между религиозно и светско право, между църква и държава.  
Разделението между институциите на църквата и държавата е не само възмож 
но, но и много желателно39. Силата на държавата и на църквата се намират 
във взаимна зависимост. Когато държавата е слаба, църквата обикновено 
използ ва възможността да разширява терена, на който се изявява. И обратно, 
когато църквата е слаба, държавата поне частично изземва нейната роля. В 
състояние на кризи, каквато е ситуацията, предизвикана от епидемичното 
разпростране ние на опасния за хората вирус – Covid-19, наблюдаваме 
различни реакции на поместните църкви в отделните държави. Религиозната 
догма изисква от църквата да провежда служение в храмовете и да бъде в 
общение с миряните.   
Конституцията на Република България (КРБ) в чл. 37, ал. 2 засяга въпроса за 
начина на практикуване на вероизповеданията: „свободата на съвестта и на 
вероизповеданията не може да бъде насочена срещу…народното здраве…“.   

37 Колев, Тенчо. Християнските ценности като правообразуващ фактор. София: Си 

ела, 2017, с. 154. 38 Вебер, Макс. Протестантската етика и духът на капитализма. Прев. 

К. Коев. София:  Просвета, 2004, с. 56. 39 Mcilroy, David. Op. cit. 

20  
Думата „насочена“ обаче едва ли е най-подходяща за визираните случаи, за 
щото създава впечатление за специален умисъл с цел да бъде увредено някое 
от изброените блага. В същия дух е и съдържанието на чл. 9, т. 2 на Конвенци 
ята за защита на правата и основните свободи, който гласи, че свободата да 
се изповядва религия подлежи само на такива ограничения, които са 



предвидени в интерес на …защита на здравето… Чл. 57, ал. 3 на КРБ 
безусловно включва свободата на вероизповеданията сред правата, чието 
упражняване не може да бъде ограничавано дори в случаите на извънредно 
положение. Според Реше ние на Конституционния съд на РБ правото на 
вероизповедание не може да бъде ограничавано по никакъв начин, освен 
когато религиозните общности се използват за политически цели или когато 
свободата на съвестта и вероизпо веданието е насочена срещу националната 
сигурност, обществения ред, на родното здраве и морала или срещу правата и 
свободите на други граждани40.  В този смисъл правото на вероизповедание 
не е безгранично от гледна точка на реалното му упражняване41. Неговите 
граници обаче са зададени от самата конституция, а упражняването му 
варира само с оглед гарантиране на други права и ценности, които също имат 
конституционен ранг.  

Според правилата на извънредното положение, въведено от българската 
държава, се изисква на всички публични места, каквито безспорно са храмо 
вете, да се спазват наложените ограничения в интерес на общественото здра 
ве. Друг въпрос е дали държавните органи у нас притежават воля във всички 
случаи да привеждат в действие собствените си разпоредби, дори когато те 
не се споделят от членове на Светия синод и други клирици. Държавата е 
длъжна да осигури еднаквото прилагане на закона, като разбира се, зачита 
автономията на религиозните организации и ролята им за опазване душата 
на техните последователи, но не за сметка на излагане на риск на тяхното 
физическо здраве, а косвено и на всички останали. Част от тази автономия е 
религиозната служба в и около храмовете, но при условие, че мерките за 
опазване на общественото здраве са с приоритет пред начина на 
практикуване на религиозния култ. Следователно изправени сме пред общия 
проблем за ре шаване на конкуренцията между различни права чрез 
прилагане на принципа на пропорционалност, който определя допустимите 
ограничения при тяхно то упражняване. Точно на принципа на съразмерност 
се е позовал Конститу ционният съд на Федерална република Германия при 
обжалване на забраната за литургии и общи молитви. Той приема, че 
„защитата на живота и здраве то на всички има приоритет в този момент 
пред тежката намеса в свободата на вероизповеданията“42. Този приоритет е 
двоен: веднъж по отношение на  

40 Решение № 5/11. 06. 1992 г. на КС на РБ по к.д. № 11/1992 г. Обн. ДВ, бр. 49 от 16 

юни 1992 г. 41 Пак там.  
42

 defakto.bg/2020/04/12/германският-конституционен-съд-прие/  

21  
опазване на живота и здравето пред начина на упражняване на религиозните 
свободи и втори път по отношение на права, които засягат всички граждани, 



и тези от тях, които се числят към някое от вероизповеданията. Решение на 
Ев ропейския съд по правата на човека в процеса „Свидетели на Йехова“ 
срещу Руската федерация от 2015 г. също се позовава на принципа на 
пропорционал ност, но за да се съобрази с факта, че православното 
вероизповедание в тази държава е най-разпространено.  

Най-важният нормативен, а същевременно и политически резултат от 
признаване на светския характер на правото е, че то придобива върховенство 
по отношение на останалите социални норми, включително по отношение на 
религиозните. Законодателството на държавата съдържа правила, които се 
отнасят до дейността на вероизповеданията (до основни изисквания за ор 
ганизацията, регистрацията и отношенията с държавата). Това не означава,   
че църквата няма сфера на собствена автономия, а че тя, както и останалите 
организации трябва да се съобразяват с изискванията на светския закон, 
което се илюстрира с приведените примери. Държавата администрира 
правно-ус тавно църковната и религиозната сфера тогава, когато е 
прокламирала разде лянето им, но държавата е неутрална спрямо вътрешно 
църковните и изобщо спрямо религиозните въпроси43. Следователно 
светската власт не бива да се намесва във въпросите на вярата, т.е. на 
свещеното. Теоретично не е трудно да се направи този извод, но на практика 
въпросът не е лек за решаване. В гранични ситуации, които се отнасят до 
проповядване на религиозни възгле ди, които застрашават обществения ред и 
сигурност, държавата чрез закона може да ограничава определени 
религиозни прояви и вероизповедания. Това е допустимо също и по 
отношение на разпространение на светски възгледи,  които подбуждат към 
поведение несъвместимо с установени права и други правно признати 
ценности. Във всички такива случаи обаче е необходимо да има правна 
възможност за защита на религиозните свободи от неправо мерни 
посегателства, включително при необосновани ограничения от страна на 
държавата. Така правото става единственият нормативен регулатор, който 
чрез държавата придобива универсалност и задължителност, включително по 
отношение на религиозните организации и границите на упражняване на ре 
лигиозните свободи.  

43 Папатомас, Григориус. Етапи на формиране на отношенията църква – държава и 
държава – църква (Контекстуален преглед и историкоканонично описание) – В: 
Съвремен ни и бъдещи предизвикателства пред Православната църква (Исторически, 
каноничен и еклисиологичен подход). Солун-Катерини, 2020 (под печат). 

22  



IV. Сакрални черти и елементи на модерното право  

Съвременното право не е напълно чуждо на сложилата дълбок отпечатък 
върху него сакралност. Дори след отделянето си от религията, съблякло рели 
гиозните одежди, то не е съвсем чуждо на претенцията за някаква „святост“.  
Правото и държавата се нуждаят от символен капитал и често пъти го нами 
рат в религията, а религията от своя страна получава допълнителна институ 
ционална легитимация. Нишката на свещеното, макар изтъняваща, се вплита 
в тъканта на модерното право и дълго време зримо или незримо присъства в 
него. Показателно е, че още в преамбюла на Декларацията за правата на чове 
ка и гражданина във Франция от 1789 г. правата са окачествени като естестве 
ни, неотчуждаеми и свещени (курсивът мой – Я. С), а собствеността е 
обявена освен за неприкосновена и за свещена (чл. 17 на Декларацията). 
Оказва се, че правото не отхвърля напълно ореола на свещеното, а го 
прехвърля върху себе си, след като дотогава е бил привилегия на църквата и 
на кралската власт.   

Историческият процес на замяна на религиозното със светско право е 
тенденция, която обаче би било опростено да се разглежда само като отри 
цание на религиозното от светското право. Помежду им има взаимодействие,  
влияние от страна на каноничното върху светското право и проникване на 
първото във второто. Правото, станало изцяло светско, престава да е обита 
лище на сакралността, но след като заявява своята различност и след като се 
оттегля от религията, още дълго в него се откриват религиозни наслоения44.  
Нещо повече, тези, които създават и прилагат юридическите правила, сами 
търсят външен по отношение на правото авторитет. Той обаче не се обяснява 
с божествен произход, а оказва влияние върху правото по други два начина.  
Единият е чрез запазване на институти, които имат своя произход в 
религията.  Другият начин не е толкова осезаем, но дори е по-въздействащ – 
чрез възпри емане на правни доктрини, които моделират правото и 
институциите, зани маващи се с неговото прилагане. Така правото създава 
своя, алтернативна на религиозната сакралност.  

Пример за пренасяне на сакралтост от религията към правото са институ 
ти, чиито първообраз намираме още в Библията. Десетте божи заповеди или 
Декалогата, съдържащи се в Стария завет, Втора книга Мойсеева (20:3–17) 
са морално-религиозни императиви, част от които под някаква форма се 
нами рат в съставите на престъпления срещу личността и имуществото в 
наказа телните закони (кодекси). В Стария завет откриваме и начала, които 
регулират гражданския обмен, т.е. облигационните отношения при размяна 
на матери ални блага. Непряко, но все пак подлежи на установяване, че 
редица текстове на Новия завет съдържат идеята за социални права и 
специално за правото на социално подпомагане. Тя обаче е изразена като 
дълг на милосърдие към  



44 Михайлова, Михайлина. Цит. съч., 142, с. 91. 

23  
нуждаещите се, който в днешно време е възложен на държавата по 
отношение на лица, които очакват социална подкрепа. Следователно Светото 
писание,  макар само смътно и приблизително, очертава отрасловата 
структура на мо дерното право. Казано най-общо, Старият завет 
кореспондира преимуществе но с наказателното право (Декалогата) и с 
частното право, а Новият – с идеята за социални права.   

Институтът на клетвата, която полагат лица, заемащи висши длъжности 
в държавата, и някои категории държавни служители, се корени в религията,  
в предаността към Бог. Чрез клетвата правото придава специална тежест на 
лицата, които я полагат, и по този начин издига авторитета на съответната 
държавна длъжност. Съвременната клетва е предшествана от религиозния ри 
туал на миропомазването, описан в Библията. Божият избор се манифестира 
с акта на миропомазването – един староеврейски обичай, добил голямо дър 
жавно-правно и политическо значение в християнските монархии през сред 
ните векове и достигнал до наши дни45. Тържествените церемонии около ми 
ропомазването са създадени много по-късно във Византия и в католическото 
средновековие; от Византия са минали в Източно-православната църква (Бъл 
гария и Русия)46. Актът на миропомазването предшества възцаряването, но за 
да встъпи на престола и да поеме управлението, Божият помазаник трябва да 
получи и народното одобрение (признание)47. Разбира се, при тогавашните 
условия последното е било чисто формален акт, защото за решаваща се е смя 
тала волята на Бога. В съвременния свят според демократичните стандарти 
водещ е народният вот, спечелването на избори. Именно изборът е източник 
и основание на властта, а клетвата е тържественият обет за служене на тези,  
които са направили избора.  

В днешно време клетвата за съвестно изпълнение на възложената служба 
може да се провежда в присъствие на духовни лица, но тя има светско или 
предимно светско съдържание, защото тържественото обещание обикновено 
е за спазване на Конституцията и законите и за съобразяване с интересите на 
народа. Единственото правно значение на клетвата е самото ѝ (не)полага не. 
Без изпълнение на този ритуал в предписаната от закона форма няма как 
лицата да встъпят в длъжност и да изпълняват своите правомощия. Някол ко 
такива случаи у нас имаше през последните години с избрани за народни 
представители, за председател на държавна агенция и за конституционен съ 
дия. Само по себе си неспазването на клетвата не е отделен юридически 
факт,  който води до неблагоприятни правни последици. Юридическата 
отговорност се носи за конкретно правонарушение, което поне във формален 
смисъл е в  



45 Владикин, Любомир. Правната природа на библейската монархия. София: Сиби,  
2016, с. 18.  

46 Пак там, с. 19. 47 Вж. пак там, с. 20. 

24  
противоречие с дадената клетва. Ритуалът на клетвата обикновено има мяс 
то и в съдебния процес. Там клетва полагат свидетелите, че ще представят 
истината за известните им факти. Нарушаването на клетвата в този случай 
осъществява отделен състав – лъжесвидетелстване, според който се 
определя отговорността за нейното пристъпване.  

Свещеното най-ярко присъства в държавните символи и ритуали. На гер 
ба и знамето на редица държави са изобразени основни религиозни симво ли 
– кръста за християнството и полумесеца за мюсюлманството. Понякога 
държавата възприема, а законът въвежда в гражданско обръщение религиоз 
ни символи, които стават част от държавната система за награди с ордени и 
медали. Такъв е случаят с кръста за храброст, с който у нас са се удостоявали 
лица за воински героизъм. Ритуалът по освещаване на бойните знамена по 
казва връзката между армията като институция, която брани държавността, и 
духовенството, което благославя нейната мисия.  

От гледна точка на органите на модерната държава съдът като че ли 
разполага, ако не със свещена власт, то поне с власт, която свещенодейства.  
Причина за това е не само известната ритуалност на съдебния процес с не 
говите формални атрибути. Отсенките на сакралност в правосъдието идват от 
християнството. Тази констатация вероятно изглежда странна, като се има 
предвид, че през последните десетилетия у нас общественото доверие към 
съдебната власт като цяло е на едно от най-ниските си нива. Това показва,  че 
тази власт се оценява по всички критерии на светското – с критичност и 
рационален скептицизъм.  

В качеството си на съдия Бог е морален съдник и разпоредител на право 
то. Християнството наследява от юдаизма вярата в Бог, който едновременно 
е любящ баща и справедлив съдия, по парадоксален начин съчетаващ 
милост и правосъдие48. Вярата, че Бог е справедлив съдия, и че Христос ще 
се завър не като съдия, играе важна роля в развитието на правните ценности 
както в Източната, така и в Западната църква49. Оказва се, че за вярващите 
най-осеза ем е досегът им с Христос като съдник на техния живот. Затова 
като изклю чим тези, на които принадлежи върховната публична власт, 
другите, които отсъждат какво е праведно или не, кое е правда и кое не, 
изглеждат поставени най-близо до Бога. На земята те се разпореждат с 
човешките съдби, защото вземат решения, които чувствително засягат 
хората, за които тези решения се отнасят. Оттук вероятно идва 
ритуализацията на съдебната дейност и на образа на съдебните магистрати 



чрез почитанието към съда, тайната на съ дебното съвещание, използването 
на тоги и евентуално други атрибути. В съ дебната дейност се пренася 
свещената идея за правдата, която съчетава в себе си истина и 
справедливост. За разлика от законите и актовете на изпълнител  

48 Berman, Harold J. Op. cit., p. 165.  
49

 Ibid., p. 166. 

25  
ната власт, които се подлагат на публична критика, съдебните решения след 
като влязат в сила претендират за достоверност по отношение на фактите и 
за неоспоримост по отношение на правната квалификация. Известна е 
фразата „съдебните решения не се коментират, а се изпълняват“. Разбира се, 
че тези решения се ползват със сила на пресъдено нещо и с изпълнителна 
сила, но от това не следва, че те трябва да се поставят извън обсега на 
професионална та и обществената дискусия. Независимостта на 
правосъдието не бива да се бърка с неприкосновеност на неговите актове и 
представители по отношение на публична критика.  

По-интересна и с по-голямо значение е тази сакралност, която захранва –  
по-често в неявна отколкото в явна форма – някои философски учения за пра 
вото. Част от тях, които са по същество светски, не скъсват изцяло връзката 
между сакрално и секуларно. Показателен за това е начинът, по който Им.  
Кант извежда т. нар. от него морално практически закон. Законът, който ни 
обвързва а priori и безусловно, може да бъде изразен също и като произтичащ 
от волята на един висш Законодател, т.е. на такъв, който има само права и 
никакви задължения, следователно, като произтичащ от Божията воля50. Това 
обаче е само идея за едно морално същество, чиято воля обединява всички, 
но не е тъждествена на конкретните закони, които ни обвързват51. В тази 
логика категорическият императив представлява морално-практически закон 
на една метафизика на нравите, намираща потвърждение в моралната и 
правна антро пология. Корените на този нравствен императив се намират в 
християнската религия, специално в св. евангелие от Матея (7:12): „…всичко, 
което искате да правят вам човеците, същото правете и вие тям, защото това е 
законът…“.   
Преходът от божественото към земното обаче все по-отчетливо отделя право 
то от морала, т.е. оценката за външното поведение от тази за чисто вътреш 
ните мотиви на поведението. Законодателство, което не включва в Закона и 
изискването Дългът да е мотивът, следователно допуска и някакъв друг 
мотив за постъпката, освен самата идея на Дълга, е юридическо52. Така 
правото ста ва все по-автономно както по отношение на морала, така и на 
религията. За редица юристи основата на правото е духовното и неговото 
най-близко място и изходна точка – волята, която е свободна53. Описанието 
на правото чрез во лята има много устойчива традиция още от историческата 



школа на правото в Германия до днес. Философските възгледи проникват в 
правните доктрини и  

50 Кант, Имануел. Метафизика на нравите. Ч. 1. Метафизични основни начала на 

учението за правото. Прев. от немски Б. Гумнеров. София: Фараго, 2009, с. 51. 51 Пак 

там. 52 Пак там, с. 35. 53 Хегел, Георг Фридрих. Философия на правото. Прев. Ив. 
Стефанов, Д. Денков.  София: ГАЛ-ИКО, 2000, с. 72. 

26  
намират израз в правни категории, които изпълняват важна роля в съвремен 
ното право и юридическа практика.   

Няма друга нормативна система като правото, която стои толкова близо 
до религията, когато си служи с правни догми. Всяка догма е изходно поло 
жение, което претендира за неизменна валидност, без да се доказва. Юриди 
ческата догматика е светска, но тя приема черти от религиозната, която е ней 
ният първоначален източник. Духовенството е било единствената образована 
класа през Средновековието; затова напълно естествено църковната догма е 
била изходна точка и основа на всяко мислене54. През Модерната (буржоазна 
та) епоха мястото на догмата, на божественото право заема правото на 
човека,  мястото на църквата заема държавата55. Но с това догмите не стават 
чужди нито на правната теория, нито на самото право. Разликата е, че докато 
на ре лигиозните догми се приписва истинност и оттам задължителност, то 
правни те догми се задоволяват с обвързващата си сила. Ако използването на 
догми в правото понякога се налага поради неговия формален характер, то в 
правната теория те би трябвало да се избягват. Увлечението в правната 
догматика – ос ъзнато или не – има последици подобни на сакрализацията на 
правото, т.е.  приемане на определени основни положения за неоспорими и 
задължителни,   
без да се доказват. Така се получава странен резултат – претенцията за цен 
ностна неутралност на правото го извежда на недосегаем за морална 
критика пиедестал, но благодарение на възприемането на „свещен“ 
формализъм.  

Религията се изправя пред подобен проблем далеч преди модерните уче 
ния за правото, които поставят въпроса тъждествено ли е то на закона, уста 
новен от властта. Религията, колкото и да се стреми да съвмести божия закон 
с човешкия и да възпитава законопослушание, няма как да пренебрегне 
въпро са за сложната и противоречива връзка между „небесното царство“ и 
земния свят. Този въпрос се прокрадва още с поставяне на дилемата за 
следване на небесния или на светския закон. Какво обаче би станало, ако 
човек се подчи нява на светския закон и нарушава повелите на свещения 



закон или обратно –  като следва Божия закон влиза в противоречие с 
предписанията на светския?   
Предполага се, че позитивният закон, макар ограничен във времето и несъ 
вършен, е в съответствие с Божия закон и представлява негово продължение 
(вж. с. 5–7). Тази презумпция в пределите на католическия свят е необорима 
и така се превръща в религиозна догма. Папата едновременно е върховен но 
сител както на свещената, така и на светската власт. В Деяния на св. апос 
толи (5:29) е даден ключ за решаване на дилемата от какво преди всичко се 
ръководи човешкото поведение: „…трябва да се покоряваме повече на Бога,  
нежели на човеци“. Този принцип се смята за душа и сърце на Православна  

54 Маркс, Карл. Юридически социализъм. – Маркс, Карл и Фридрих Енгелс. Съчине 

ния. Т. 21. София: Изд. на БКП, 1967, с. 494. 55 Пак там. 

27  
та църква; за принцип над всички други, святост над всички други светини,  
мярка за всички мерки; за същност на всички свети догми и канони56. 
Същият проблем в рамките на самата църква е поставен от алтернативни 
(опозицион ни) движения в средите на християнството като албигойци, 
катари, а у нас от богомилите. В техните учения се съдържа критика, че 
наместниците на Бога на земята са узурпирали неговата власт и я упражняват 
превратно, в проти воречие със свещения закон. Този проблем заслужава 
специално внимание и отделно изследване. Претенцията на държавата за 
суверенна, т.е. за върховна власт по отношение на всички други власти на 
нейната територия създава непреодолимо противоречие с религиозната 
повеля неотклонно да се след ва Божият закон. Затова за последователите на 
християнството за разлика от тези на други религии, които виждат в 
държавата проекция и инструмент на собствената си вяра, моралният избор 
между закона на Бога и светския закон,  когато влизат в непримиримо 
противоречие помежду си, е драматичен. Това в крайна сметка е избор между 
свещеното и светското.  

Библията се занимава повече с действието на религиозните правила в 
про цеса на еволюция на християнството от първоначалния към зрелия му 
период –  от Стария към Новия Завет. На въпроса задължителни ли са все 
още всички старозаветни закони в техните подробности намираме 
теологични аргументи за положителен отговор (тълкуване на св. евангелие от 
Матея, 5:17–19): „Ние понякога откриваме конкретно новозаветно учение, че 
някой старозаветен за кон трябва да се спазва по различен начин в 
новозаветната епоха; но никога не можем да изоставим кой да е старозаветен 
закон по принцип – промене ното приложение не е същото като 
унищожение“57. Цитираното обяснение се основава на това, което в 
съвременната правна теория наричаме еволютивно тълкуване, използвано за 



приспособяване и развитие на правото от съдебните юрисдикции. Но за 
разлика от правото, което по практични съображения за меня едни правила с 
други, религията не си позволява да изостави канона или го прави само в 
краен случай, защото го е обявила за свещен.   

Възвишеността на Божия закон по отношение на човешкия стои в 
основата на по-късно създаденото учение за правовата държава, вече като 
част от свет ската философия и теория на правото. Така идеята за 
върховенство на правото с присъщото ѝ ядро – идеята за човешките права 
изпълнява силна сакрализи раща роля по отношение на съвременното право. 
Принципът за върховенство на правото (на правовата държава, както легално 
е установен у нас) показва, че правото има по-дълбока причина за 
съществуването си от държавата и че не се свежда до всяка нормативна 
заповед, издадена от овластени лица. Ако не би могло да възникне 
противоречие между формално валидни правила и опреде  

56 Преп. Иустин (Попович). Толковая Библия. – https://bible.optina.ru/new:act:05:29 
57 Норт, Гари. 75 библейски въпроса, които вашите учители се молят да не зададете (в. 
49). – https://books.ekipirane.com/wp/wp-content/uploads/2014/03/75_bibleiski_vaprosa.pdf 

28  
лени правно защитени ценности, то тогава не би имало нужда проблемът за 
за конността и за върховенството на закона да се отличава от този за 
върховенство на правото и да се допълва с други изисквания.   

Някои автори смятат, че идеята за ограничено управление идва в защита 
на църквите срещу правителствената намеса и в защита на правата на вярва 
щите – индивиди и групи58. Това е времето на претендиращата за върховна 
власт държава, която се освобождава от опеката на католическата църква и 
налага своя закон, независимо дали по форма държавната власт е абсолют на 
или представителна. Върховенството на правото става нещо като „светска 
религия“ на правото, чрез която трябва да се оценяват неговите конкретни 
проявления и дейността на държавата59. Получава се вторично легитимиране 
на правото в отговор на опита му да се освободи от наслоенията на позити 
визма, който го разглежда само като продукт на властта (на държавата) или 
като ценностно неутрално нормативно явление. Крайната рационализация и 
инструментализация на правото го превръщат в средство, което може да се 
из ползва за постигане на всякакви цели. А обслужването на някои от тези 
цели е в състояние да засегне болезнено освен обществото и самата природа 
на правото. В отговор на това се търсят начини и средства властта, която 
създава и прилага законите, да бъде поставена в съответствие с правото и 
под негов контрол. В най-голяма степен това се постига в рамките на 
конституционали зма чрез разделение на властите и признаване на права, с 
които гражданите разполагат, включително по отношение на държавата.  



V. Как да се отнасяме към сакрализацията на съвременното право?  

Някои съвременни автори, и то не само богослови, смятат, че светско 
право, което е неутрално по отношение на въпросите, за които е загрижена 
религията, е невъзможно, освен ако самата религия не е подчинена на друга 
идеология60. Връзката между религията и правото не се отличава значително 
от тази между морала и правото. Затова всички възгледи, които – повече или 
по-малко – се отнасят към учението за естественото право или гравитират 
към него, по същество споделят това виждане. От тази гледна точка 
религията за пазва непреходно значение в култивирането и налагането на 
ценности, които се признават и защитават и от правото. Не мисля обаче, че е 
налице някакво  

58 McConnell, Michael. Liberalism and People of Faith. – In: Christian Perspectives on  
Legal Thought. McConnell, Cochran and Carmella (Eds.). New Haven: Yale University Press,  

2001, p. 10. 59 Вж. Stoilov, Yanaki. The Rule of Law Principle as a Criterion for Validity of 
Legal Acts. –  In: Rule of Law at the Beginning of the Twenty-First Century. Martin Belov 

(Ed.). Hague: Elev en International Publishing, 2018, p. 9. 60 Така Mcilroy, David. Op. cit. 

29  
завръщане към класическа традиция отпреди епохата на Просвещението, 
спо ред която съществува един отговор, който съдържа истината за всички 
човеш ки проблеми, истина, която е дадена от Бога61. Вярно е, че част от 
християн ските ценности продължават да оказват влияние върху 
обществения живот и са дълбоко вкоренени в съвременното право. То обаче 
ги е приело като свои собствени принципи, благодарение на които тези 
ценности са валидно при знати. Следователно отстояването на светския 
характер на правото, поне на съвременния етап на християнската 
цивилизация, е съобразяване със собст вената му природа и развитие.   

Като че ли преминаването на обществото в информационната епоха все 
повече тласка правото към рационализация и формализация, включително 
дигитална. В този хронологичен ред отдалечаването на правото от религията 
продължава. То, макар и непоследователно, върви по пътя на своята рацио 
нализация, която се изразява в поставяне на цели и в постигане на по-висока 
определеност на неговите предписания. Тази рационалност е особено необ 
ходима с оглед гарантиране и защита на правата. Не заклинания за това, че 
правата са свещени им придава допълнителна сила, а тяхната определеност и 
интегриране в система, която е в състояние да осигури реалното им действие.   

Отбелязаната тенденция е доминираща, но не е единствена. Заедно с нея,  
особено в дискурса на постмодернизма, правото е подложено на влияния, кои 
то се отразяват върху неговото еднозначно възприемане и строга вътрешна 



йерархия. Конкуренцията между светско и свещено в правото, макар в нея 
вен вид, продължава и едва ли напълно ще изчезне. Някаква доза сакралност,  
вложена в рационализма на светското право, е преграда срещу грубото му 
инструментализиране и вулгаризиране. Възприемането на правото като сред 
ство за защита на исконни ценности повишава неговия авторитет и мотивира 
неговите адресати към правомерно поведение. В крайна сметка възприемане 
то на правото като нещо, което има общо със свещеното, е сигурно противо 
действие срещу правния нихилизъм.  

Уважението към правото обаче не бива да се разбира като проява на без 
критично отношение към правни актове, включително тълкувателни и право 
раздавателни, които излизат от рационалните нормативни рамки. Критиката 
на закона също следва да си служи с рационални средства и аргументи. Тя не 
бива да пренебрегва едни разпоредби за сметка на други, когато не се отлича 
ват по юридически ранг или се намират в обособени сфери на регулиране (на 
ционална сфера на компетентност и компетентност на Европейския съюз). С 
особена сила това се отнася за случаите, когато се издават юридически 
актове,  включително от висши съдебни и конституционни юрисдикции, 
които не съ ответстват на цялостната конституционна композиция. В 
абсолютизирането на един принцип или институция за сметка на останалите, 
като се пренебрег  

61 Обратно Колев, Тенчо. Цит. съч., с. 153. 

30  
ват границите, в които това е допустимо, се съдържа скрита заявка за върхо 
венство на упражняваната власт, присвояваща си едва ли не свещена мисия. 
Поставеният проблем е свързан с този за ролята на съдията според ре 
лигията и правото. В днешно време, когато правосъдието до голяма степен е 
съсредоточено в държавата, съдебната власт, както вече стана дума, разчита 
на уважение чрез претенцията, че раздава правосъдие като прилага закона от 
името на народа. Оттук следват определени стандарти за дейността на магист 
ратите. Именно за представители на съдебната власт освен професионални 
изрично се изискват и високи нравствени качества. Във всичко това се търси 
гаранция, че тази власт и специално правосъдието е отдадено на защитата на 
правата. С посочените черти правораздаването се домогва до авторитет, 
който надхвърля светското, поне в неговото банално изражение.  
Съвременното право зачита свободното убеждение на съдията. Послед ното 
се смята за необходимо с оглед осигуряване на независимо правосъдие.  
Съдийското усмотрение обаче поставя на изпитание точното и еднакво при 
лагане на закона, което е основно изискване към правораздаването. При това 
преценката на съдията няма как да претендира, че е отражение на някаква 
висша и безусловна воля, още повече, че тя се отнася за отделни актове на 
човешкото поведение и не може да се генерализира. По друг начин и на друго 



ниво се поставя въпросът за присъдата пред съда господен. Светото 
евангелие от Йоана (5:30) казва: „Аз не мога да правя нищо от Себе Си. 
Както слушам,  тъй и съдя, и Моят съд е праведен, защото не търся моята 
воля, а волята на Отца, който ме е пратил“. Тук става дума за цялостна 
преценка на човешките дела пред Божия съд, която е резултат от 
безпристрастно свеждане на волята,  вложена в самия закон божи. Дори 
Христос не претендира, че може да напра ви нещо повече от това да оцени 
фактите според повелята на закона. Веро ятно този възглед е повлиял задълго 
върху разбирането, че съдията стриктно трябва да се придържа към закона, а 
не да го тълкува. В много случаи обаче от съдията се изисква повече от това 
да прави силогизми, сравнявайки и ква лифицирайки наличните факти с 
описаните в правната норма. Затова един от най-сложните и дискусионни 
въпроси в юриспруденцията, особено в съвре менната, е за основанията и 
границите на тълкувателната дейност на съда.  Този въпрос се решава от 
юристите чрез постулатите за тълкуване на прав ните актове. При неговото 
обсъждане е необходима максимална рационали зация на аргументацията, 
която би осигурила убедителност на юридическото обосноваване. Колкото 
по-вероятно е добре подготвените юристи да предви дят решенията на 
юрисдикциите, толкова повече правото се рационализира,  респективно 
десакрализира.  

Освен от рационализация правото се нуждае от одухотворяване, от при 
вързаност към ценности и следване на принципи, някои от които са 
положени още при неговото раждане. В този смисъл Новият завет дава 
някаква пред- 

31  
става за идеалното общество. Той е ориентиран към духовното, към божието 
царство – това значително го различава от Стария завет, който повелява как 
да се устрои земният живот. Не мисля обаче, че правото няма място в Новия 
завет, че той се противопоставя изцяло и докрай на правото62. В това отно 
шение Новият завет е по-скоро радикална версия и развитие на Стария завет,   
отколкото негово отрицание. Християнството не може да се помести в про 
крустовото ложе на закона, то все повече се отделя от правото, но е 
пресилено да се твърди, че напълно се разграничава от него, че между тях 
настъпва раз рив63. Доказателство за това са както многобройни позовавания 
и препратки от Новия към Стария завет, така и текстове в Новия завет, които 
имат юриди ческо съдържание. Например в св. евангелие от Йоана (5:31) е 
казано: „ако аз свидетелствам за себе си, свидетелството ми не е истинско“. В 
този текст е заложено юридическото изискване за безпристрастност при 
установяване на фактите. В първото послание на св. апостол Павел до 
коринтяни (9:15) се говори за права, но той предпочита да получи всеобщо 



признание пред това да се възползва от правата си. За простосмъртните (за 
лозаря, за пастира и др.)  обаче правата са необходими.   

Новият завет, ако не се възприема само като свещена книга за христия 
ните, е универсален стандарт за „очовечаване“ и социализация на правото.  В 
това отношение в някои свои разпоредби днес той е още по-актуален, ако го 
разглеждаме като далечен предтеча на идеята за социалната държава и за 
постигане на социална справедливост. Правото, най-вече гражданското и спе 
циално облигационното, не е в състояние да се откъсне от принципите за ав 
тономията на волята и равенството (главно в смисъл на равновесие в преста 
циите), без да загуби своята природа. Правото, особено процесуалното, няма 
как да действа без известна състезателност. В същото време общото същест 
вуване на хората и на човечеството налага императиви, които не се свеждат 
до симетрична реципрочност между права и задължения и до налагане със 
сила на решенията на съдебната власт. Тезата за правата трябва да бъде 
поставена в по-широк контекст както по отношение на тяхното относително 
равномерно разпределение, така и по отношение на връзката между права и 
задължения.  На плоскостта на правните спорове търсенето на споразумение 
в редица слу чаи може да е по-добър изход отколкото принудата за 
изпълнение на съдеб ните актове. Това са концептуални подходи, които 
кореспондират с повели на Новия завет. Той призовава не само към 
състрадание, а към човеколюбие, към надмогване на егоизма, към търсене на 
правда, а не просто на правораздаване.  

62 Обратно Михайлова, Михайлина. Цит. съч., с. 249, 268. 63 Сравни пак там, с. 270. 
Авторът в крайна сметка достига до балансирано виждане,  според което 
„християнството не поема и не вписва в своя закон правото, както го прави юдаизмът, но 
нишки в едната и другата посока „тъкат“ пътеката, която води от едната към другата“. 
Пак там, с. 286. 

32  
VI. Изводи  

В религиите, включително в християнството, е натрупан богат опит, мъд 
рост и духовност. Те им дават възможност да въздействат на хората и обще 
ството не само чрез образа на това, което смятат за свято, а и върху светските 
дела и норми на поведение. Религиите носят в себе си дълговечна традиция и 
универсализъм, но и национална самобитност. Те предшестват и захранват с 
идеи светските идеологии, но понякога влизат в остър конфликт с тях. Сега е 
широко разпространена илюзията за следхристиянска Европа, а всъщност 
нейните ценности идват от християнството. В действителност става дума за 
светска, за постцърковна организация на обществото и държавата. Разколеба 
ването на вярата, респективно на убеждението в християнски ценности, 
които могат да се споделят и от атеисти, е придружено с криза на основните 



идеоло гии. Последните изпитват все по-големи затруднения както да 
обясняват, така и да направляват обществения живот. В резултат на това може 
да се стигне до две крайности: едната е абсолютизиране на свещеното, което 
създава илюзия за сбъдване на желаното, ако не в земния, то поне в отвъдния 
свят, другата е профаниране на светското, което, лишено от идеали, не е в 
състояние да влияе ефективно върху мотивацията. Хората обаче, поне не 
всички и не за дълго, не спират да търсят упование в нещо (Бог, идея или 
друго), което смятат за свято.  В резултат на това на помощ идва свещеното. 
Така става почти винаги, когато рационалното не е достатъчно, за да даде 
отговор на важните обществени въпроси или да оправдае поддържането на 
определен социален ред. В края на краищата обаче, правото е такова, каквато 
част от нормативната представа за обществото успява да реализира в 
светската си битност.   

Религията предлага идеал и проповядва ценности, а правото служи за 
решаване на практически задачи. По тази причина, сравнена с правото, тя е 
по-силно ценностно ангажирана и по-скоро духовно, отколкото практически 
ориентирана. Религията и правото обаче не са на различни полюси по отно 
шение на ценностите. Правото – повече или по-малко, по явен или неявен 
начин – интегрира в себе си ценности, идващи от религията, като ги 
превръща в свои принципи. То сàмо изглежда неутрално, защото определя 
поведението по общи признаци като донякъде се абстрахира от 
разнообразието на случа ите и като формализира критериите за валидност на 
собствените си правила.  Неутрален по дефиниция е съдията, който решава 
даден спор, заради кое то той трябва да е независим, когато прилага закона. 
Като светско творение правото е обърнато към реалния живот, изпълнен с 
различни интереси и не избежни противоречия. Поради това, особено при 
установяване на правните принципи и правила, то няма как да е ценностно 
неутрално – в основата си и в част от своето съдържание.   

В днешно време правото доколкото носи в себе си висши идеали, дотол 
кова се доближава до свещеното. В своя най-възвишен източник – Новия за- 

33  
вет – християнската религия преодолява меркантилизма на правото и призо 
вава към човеколюбие. Правото, зачитайки човешкото достойнство и правата 
като негов израз, се позовава на една свещена идея, която определя светското 
му съдържание. В това отношение то може да черпи от силния хуманен и 
социален заряд на амбицията за съвършен свят, завещана от религията. Дори 
да не обещава небесен или земен рай, както се пее в националния ни химн и 
каквато е била мечтата на поета. Важно е правото да допринася за постигане 
на мечтата на редица поколения за достоен и добър живот за всеки човек и за 
човечеството в цялост – за такъв живот не в някакъв отвъден свят, а в 
реалния.  Това никак не е малко за изпълнение на такава свещена мисия и на 



светското предназначение на правото.  

ЛИТЕРАТУРА  
Андреев, Михаил. Към въпроса за произхода и същността на Законь соудный лю 

дьмъ. – Год. СУ. Юрид. фак., 49, [1957], 1958, 1–60.  
Библия (Книгите на Свещеното писание на Вехтия и Новия завет). София: Изд. на 

Св. синод на Българската църква, 1993.   
Бобчев, Стефан. Един паметник на старото българско право (Законъ соудный людье 

мъ). – Периодическо списание на Българското книжовно дружество, 1901–1902,  
№ 62.  

Ботев, Христо. Борба. Съчинения в два тома. Т. 1. София: Захари Стоянов, 1998. 
Брайков, Валентин. Санкционен капацитет и разделени власти. – Адвокатски пре 
глед, 2018, № 2.  
Васильев, Антон А. Концепция православной монархии Ивана ІV Грозного. 

Барнаул:  Алтайский государственный университет, 2016.  
Вебер, Макс. Протестантската етика и духът на капитализма. София: Просвета, 2004.  
(Превод: К. Коев). (Пълно име на автора: Карл Емил Максимилиан Вебер). Вебер, 
Макс. Социология на религията. – В: Социология на господството. Социоло гия на 
религията. София: Унив изд. Св. Кл. Охридски и Абагар, 1992. (Превод и въведение: 
Р. Даскалов). (Пълно име на автора: Карл Емил Максимилиан Вебер). Владикин, 
Любомир. Правната природа на библейската монархия. София: Сиби,  2016.  
Ганев, Венелин. Законъ соудный людьемъ. Правно-исторически и правноанали 

тични проучвания. София: БАН – Институт за правни науки, 1959. (Отг. ред.:  М. 
Андреев, Д. Ангелов).  

Кели, Джон Маурис. Кратка история на Западната теория на правото. София: Рива,  
1998. (Превод: Ю. Михайлов).  

Драмалиев, Любомир. Философски увод в морала и правото. Основни етически и 
юридически категории. София: Сиела, 2002.  

Закон судный людям. – Восточная литература. Средновековные исторические ис 
точники Востока и Запада (перевод Е. А. Тихоновой). Текст воспроизводится по 
изданию: Хрестоматия памятников феодального государства и права страны 
Евро- 

34  
пы. Москва: Юридическая литература, 1961. – www.vostlit.info/Texts/Dokumenty/ 
Bulgarien/IX/Zakon/text.phtml?id=2223  

Кант, Имануел. Метафизика на нравите. Първа част. Метафизични основни начала 
на учението за правото. София: Фараго, 2009. (Превод от нем. ез.: Б. Гумнеров). 
Колев, Тенчо. Християнските ценности като правообразуващ фактор. София: Сиела,  
2017.  
Маркс, Карл. Юридически социализъм. – В: Маркс, Карл. Фридрих Енгелс. Съч. Т.  

21. София: Изд. на БКП, 1967.  
Милашъ, Никодим. Православно църковно право. (Съставено по общите църков 

но-юридически източници и частните закони, действащи в автокефалните църк 



ви). София: печатница „Св. София”, 1904. (Превод от първото рус. изд.: Ив. Сте 
фанов).   

Михайлова, Михайлина. Правото в Стария завет. (И защо не подобава да е в Новия 
завет). София: Фенея, 2006.  

Новкиришка-Стоянова, Малина. De Iure Publico. (Студии по римско публично пра 
во). София: Сиела, 2013.  

Новкиришка-Стоянова, Малина. Publicum Ius. (Автореферат на дисертационен 
труд за придобиване на научната степен „д. ю. н.“ ПУ „П. Хилендарски“, ЮФ. 
Пло вдив, 2016).  

Норт, Гари. 75 библейски въпроса, които вашите учители се молят да не зададете. –  
https://books.ekipirane.com/wp/wp-content/uploads/2014/03/75_bibleiski_vaprosa.pdf 
Папатомас, Григориус. Етапи на формиране на отношенията църква – държава и 
държава – църква (Контекстуален преглед и историкоканонично описание) – В:  
Съвременни и бъдещи предизвикателства пред Православната църква. (Истори 
чески, каноничен и еклисиологичен подход). Солун-Катерини, 2020 (под печат). 
Преп. Иустин (Попович). Толковая Библия. – https://bible.optina.ru/new:act:05:29 
Тома от Аквино. Сума на теологията. Част ІІ, раздел І. София: Изток-Запад, 2005.  
(Превод от лат. ез.: Ц. Бояджиев).  
Торбов, Цеко. История и теория на правото. София: БАН, 1992.  
Хегел, Георг. Философия на правото. София: ГАЛ-ИКО, 2000. (Превод: Ив. Стефа 
нов, Д. Денков). (Пълно име на автора: Георг Вилхелм Фридрих Хегел). 
Конституция на Република България.  
Решение № 5/11. 06. 1992 г. на КС на РБ по к.д. № 11/1992 г., Обн. ДВ, бр. 49 от 16  

юни 1992 г.  

Berman, Harold J. Law and Revolution: The Formation of the Western Legal Tradition.  
Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1983. defakto.bg/2020/04/12/ 
германският-конституционен-съд-прие/   
Helmholz, Richard. Confl icts between Religious and Secular Law: Common Themes in 
the  English Experience, 1250–1640. – Cardozo Law Review, 1991, Vol. 12, № 3–4. 
Kantorowicz, Ernst H. The King’s Two Bodies: A Study in Medieval Political Theology.  
New Jersey: Princenton University Press, 2016.   
McConnell, Michael. Liberalism and People of Faith. – In: Christian Perspectives on 

Legal  Thought. McConnell, Cochram and Carmella (Eds.). New Haven: Yale 
University  Press, 2001. 

35  
Mcilroy, David. Is Secular Law Possible. – Theos, June 2013: 

https//www.theosthimktank. co.uk/comment/2013/06/11/is-sacral-law-possible  
 Matthijs de Blois. Religious Law Versus Secular Law. The example of the get refusal in  

Dutch, English and Israeli Law. – Utrecht Law Review, 2000, Vol. 6, Issue 2. – http:// 
www.utrechtlawreview.org/   

Stoilov, Yanaki. The Rule of Law Prnciple as a Criterion for Valididty of Legal Acts. –  In: 
Rule of Law at the Beginning of the Twenty-First Century. Netherlands, Eleven  
Internatinal Publishing, 2018, 9–19. (Martin Belov, Ed.).  



Дадена в Катедра „Теория и история на държавата и правото“ – май 2020 
г. Рецензенти – проф. дюн Малина Новкиришка-Стоянова  
 проф. д-р Тенчо Колев 

36  


